
Temeiuri  dogmatice,  canonice  și
patristice   pentru  care
nepomenitorii nu sunt eretici sau
schismatici.  Răspuns la o scriere
„despre eresul nepomenitorilor”

„Se observă, din toate aceste patimi, atât de frecvente și predominante în
contemporaneitate, că stăruirea în pomenirea ierarhilor căzuți în erezie (dar

necaterisiți și nejudecați personal de arhierei ortodocși în sensul acesta) este
tocmai calea de mijloc recomandabilă ca leac pentru zilele noastre, când

discernământul nostru este grav alterat de patimi, mentalități greșite și exagerări,
din cauza duhului modern care i-a cuprins pe toți și pe toate, afectat de revolta

revoluționară luciferică, în care nu se mai respectă nici revelația, nici înțelegerea
revelată a revelației, nici tradiția, nici ierarhia, ci e pus la mare preț teribilismul

revoluționar, considerat eroism.”

(Despre eresul nepomenitorilor; s.n.)

„Căci ei [cei ce nu pomenesc ierarhii eretici, n.n.] nu au osândit pe episcopi, ci pe
pseudoepiscopi și pe pseudoînvățători și nu au rupt cu schismă unitatea

Bisericii, ci s-au silit să izbăvească Biserica de schisme și de dezbinări.”

(Canonul 15 I-II Constantinopol)

Introducere

Tabloul contrastant pe care îl zugrăvesc cele două mottouri, primul, un pasaj din
cartea autorului pe care îl analizăm în acest studiu, iar al doilea, ultima teză a
canonului 15 I-II, ar trebui să mă scutească de a mai scrie măcar un cuvânt în
plus, sintetizând perfect decalajul dintre gândirea celui ce a scris cartea căreia îi
răspund și realitatea canonică.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/temeiuri-dogmatice-canonice-si-patristice-pentru-care-nepomenitorii-nu-sunt-eretici-sau-schismatici-raspuns-la-o-scriere-despre-eresul-nepomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/temeiuri-dogmatice-canonice-si-patristice-pentru-care-nepomenitorii-nu-sunt-eretici-sau-schismatici-raspuns-la-o-scriere-despre-eresul-nepomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/temeiuri-dogmatice-canonice-si-patristice-pentru-care-nepomenitorii-nu-sunt-eretici-sau-schismatici-raspuns-la-o-scriere-despre-eresul-nepomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/temeiuri-dogmatice-canonice-si-patristice-pentru-care-nepomenitorii-nu-sunt-eretici-sau-schismatici-raspuns-la-o-scriere-despre-eresul-nepomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/temeiuri-dogmatice-canonice-si-patristice-pentru-care-nepomenitorii-nu-sunt-eretici-sau-schismatici-raspuns-la-o-scriere-despre-eresul-nepomenitorilor/


Îmi voi face totuși datoria de a articula un răspuns, sper mai concis decât scrierea
în sine, deoarece rostirea adevărului nu are nevoie de demonstrații elaborate,
începând prin a  spune că pe siteul  unei  edituri  din Râmnicu Vâlcea,  numită
Mariam, a fost publicat, probabil undeva în a doua jumătate a anului trecut sau
chiar  la  începutul  acestui  an  (data  publicării  nu  apare  pe  site,  dar  din
evenimentele relatate rezultă că e cu siguranță după 15 august 2022) o lucrare
numită Despre eresul nepomenitorilor, semnată de un oarecare părinte Alexandru
Anastasiu, din localitate, despre care aflăm, dintr-o corespondență cu un preot
nepomenitor, nepublicată în lucrarea respectivă, că ar fi executat-o din ascultare
față de ierarhul locului.

Lucrarea este destul de lungă, transpusă în pagini de A4 cuprinzând aproape 70
de  pagini,  ceea  ce  înseamnă că,  transpusă  într-o  carte  format  A3,  ar  putea
produce aproape 200 de pagini, și încearcă, dar, din punctul meu de vedere, nu și
reușește, să demonstreze că lupta credincioșilor ortodocși din România contra
ecumenismului, prin nepomenirea ierarhilor care au semnat direct sau au primit
u l t e r i o r  d o c u m e n t e l e  s i n o d u l u i  t â l h ă r e s c  d i n  C r e t a  a r  f i



„schismă/eres/parasinagogă”.

După o lectură a textului,  foarte greoaie, datorită stilului extrem de prolix al
scrierii, rezultă că motivele invocate de autor pentru a afirma că nepomenirea
ierarhului este „eres” se pot enumera, în linii mari, astfel:

Numai arhiereii au voie să constate și să judece dacă un ierarh este în1.
erezie.
Nimeni din Biserică nu are voie să întrerupă pomenirea unui ierarh decât2.
după ce acesta a fost condamnat de către arhierei.
Nimeni în Biserică nu are voie să întrerupă pomenirea decât pentru erezii3.
condamnate de către Sinoadele Ecumenice și Sfinții Părinți.
Cei care întrerup pomenirea sunt în afara Bisericii, pentru că nu au un4.
episcop la care să se raporteze.
Ierarhia din România nu este vinovată pentru nicio erezie, deoarece la5.
sinodul din Creta teologii și ierarhii ortodocși români au dat o mărturie
strălucitoare  în  favoarea  Ortodoxiei,  afirmându-o  plenar  în  lupta  lor
continuă contra ecumenismului.

Desigur, o lucrare de 70/200 de pagini are un conținut de idei mult mai bogat,
dar, în opinia mea, acestea sunt ideile de forță care se extrag din text, urmând ca
unele dintre considerentele secundare să fie aduse în discuție dacă este cazul, pe
măsură ce formulăm argumentația.

Lucrarea pare a îmbrăca o formă oarecum epistolară, dându-ne impresia că este
vorba de un schimb de corespondențe cu un nepomenitor.  Nu se dă numele
nepomenitorului sau al nepomenitorilor cu care autorul corespondează, lăsându-
ne pe alocuri să credem că este vorba despre o corespondență imaginară.

Voi organiza răspunsul la această scriere în două paliere: unul, sumar, în care voi
identifica câteva probleme de tehnică de argumentare și scriere, și al doilea, în
care voi ataca principalele probleme propuse spre discuție, încercând un răspuns
ortodox care să îl satisfacă pe exigentul autor.

Pe tot parcursul răspunsului meu, pentru facilitarea exprimării și lecturii, mă voi
referi la părintele Alexandru Anastasiu cu termenii „autorul”, „autorul nostru”.
Dacă vom folosi același termen și pentru alți autori citați, vom avea grijă să facem
distincțiile necesare, în așa fel încât să se înțeleagă la cine mă refer, de fiecare
dată.



Lipsa de obiectivitate academică

Principala problemă pe care am identificat-o în scriere, sub aspectul tehnicii de
argumentare, este lipsa de obiectivitate academică, manifestată prin următoarele
neajunsuri, pe care eu le consider suficiente pentru a invalida toată argumentația:

Mai  întâi,  atrage  atenția  o ură  viscerală  față  de  cei  pe  care  autorul  îi
numește „nepomenitori”, care transpare din toate paginile scrierii respective.
Orice lucrare care are ca fundament ura profundă față de cel despre care scrii nu
poate decât să eșueze lamentabil într-o acțiune propagandistică de asasinare de
caracter, lipsindu-o de orice urmă de credibilitate.

Fac aici precizarea că termenul de „nepomenitori” este un exonim, dat de către
cei ce ne combat, nu noi l-am inventat.

Noi n]u am creat o grupare pe care să o fi numit „a nepomenitorilor”, deoarece ne
considerăm membri ai Bisericii Ortodoxe Române și nu dorim să creăm grupări în
interiorul acesteia.

 Am acceptat acest termen, pentru a facilita comunicarea, și mai ales pentru că,
așa  cum bine  remarca ilustrul  profesor  al  Universității  Aristotel  din  Salonic,
protopresbiter doctor Teodor Zisis, în cartea Îngrădirea nu este schismă. Lămuriri
datorate (pe care probabil autorul nostru nu a răsfoit-o măcar)[1]:

În Sfântul Munte, după reforma calendarului și întreruperea pomenirii celor
care  au  acceptat  noul  calendar,  distincția  nu  se  făcea  între  „îngrădiți”  și
„neîngrădiți”, ci între „nepomenitori” și „pomenitori”. Termenii „pomenitori”
și „nepomenitori” sunt potriviți și astăzi, punându-i în dificultate pe cei
care vor să îi  prezinte pe „nepomenitori” drept schismatici,  întrucât
aceștia  nu trec la  nicio  acțiune schismatică,  ci  pur și  simplu nu îi
pomenesc pe episcopii eretici sau cu cuget eretic (s.n.).

În al doilea rând, lucrarea manifestă o necunoaștere a realității fenomenului
abordat.  La un moment dat,  autorul  afirmă că se îndoiește că cineva dintre
nepomenitori s-a deranjat vreodată să discute cu vreun ierarh despre erezia din
Creta. O lectură a tuturor surselor aflate la dispoziție din belșug atât pe internet,
cât  și  în  cărțile  scrise în această perioadă,  ar  fi  trebuit  să îi  dea de înțeles
autorului nostru faptul că absolut toți preoții care au întrerupt pomenirea și-au



făcut o mărturisire de credință adresată ierarhului, în care au expus plenar toate
doleanțele lor, iar ierarhii, în mare parte, i-au chemat la discuții. Că discuțiile nu
au fost în multe situații  discuții,  ci  forme de intimidare sau manipulare, este
altceva, dar invitații și participări la discuții au existat în aproape toate cazurile.

Eu, personal, am participat la trei întâlniri cu IPS Teofan al Moldovei și Bucovinei,
în care ideea transmisă mitropolit a fost că la Creta a fost apărată Ortodoxia, că
documentele sunt foarte bune (lucru infirmat și de către comunicatul Patriarhie
din octombrie 2016, prin care s-a spus că documentele mai trebuie analizate,
nuanțate și explicate, și de respingerea lor de către Patriarhiile rusă, georgiană și
bulgară,  dar  și  de  consemnările  dintr-o  carte  a  mitropolitului  Olteniei,  care
recunoaște că acolo s-a comis o greșeală gravă) și că își va păstra semnătura pe
acele documente până când toți ierarhii Bisericii le vor retrage pe ale lor.

Înaintea întreruperii pomenirii în Moldova, s-a scris o analiză amplă, de câteva
sute de pagini, aflată încă pe internet, spre lectură, a erorilor sinodului din Creta,
care a fost prezentată mitropolitului Teofan, cerându-i-se să își retragă semnătura
de pe acele documente și să denunțe ecumenismul. Nimic mai mult. Documentul a
fost  semnat  de  peste  4000  de  persoane  din  toată  mitropolia.  Răspunsul
Mitropoliei a fost o campanie inițiată și susținută de MMB în toate parohiile unde
trăiau semnatarii  pentru a-i  intimida să își  retragă semnăturile,  dublată de o
conferință eșuată la Piatra Neamț, în data de 1 septembrie 2016, unde părintele
Patriciu Vlaicu a încercat să îi păcălească pe cei 500 de credincioși aduși de către
preoți din toate satele, recrutați dintre cei mai fideli și mai smeriți membri ai
parohiilor respective, că la Creta s-a apărat Ortodoxia și că părintele mitropolit
poate fi comparat cu Sfântul Vasile cel Mare în termenii contribuției esențiale
avute  la  acest  sinod.  La  argumentele  noastre  teologice,  bine  expuse  și
argumentate, toți cei 500 de credincioși aduși pentru a susține punctul de vedere
al Mitropoliei s-au întors împotriva autorității bisericești care îi adusese acolo. Cei
care am susținut adevărul de credință în fața trimișilor Mitropoliei și am convins o
sală întreagă eram 5-6 persoane. Toate aceste evenimente se găsesc pe internet,
pot fi accesate, iar un savant care tratează exhaustiv un fenomen are obligația să
le cunoască corect, fără a face presupuneri de genul „sunt convins că…”.

Un  al  treilea  aspect  șocant  pentru  cine  cunoaște  tematica  nepomenirii  este
ignorarea faptului că mișcarea de nepomenire din România are cel puțin
două curente de gândire: unul pseudoacrivist, care a căzut în derapaje
schismatice, și unul echilibrat, ce are unele argumentări cu care până și



autorul scrierii consonează.

Din toată argumentarea cărții transpare că preotul Alexandru, autorul acesteia, a
discutat doar cu unul sau mai mulți dintre puținii nepomenitori extremiști, care
susțin  dispariția  harului  în  Biserică,  dispariția  ierarhiei,  necesitatea  unei  noi
structuri bisericești etc.

Autorul ignoră, din superficialitatea documentării  sau intenționat, faptul că în
România  există  o  cale  echilibrată  a  nepomenirii,  ale  cărei  documente
programatice și argumentări se află la dispoziție pe internet sau în cărțile scrise
de subsemnatul sau de alți autori, care nu susțin ideile puse în contul tuturor
nepomeni tor i lor  pentru  a - i  p ic ta  pe  toț i  ca  pe  n iș te  pr imit iv i
schismatici/eretici/parasinagogali,  care,  din  neștiință  și  teribilism,  s-au ridicat
împotriva  unei  ierarhii  perfect  ortodoxe,  angrenate  în  lupta  din  greu  contra
ecumenismului.

Să stăm bine, să stăm cu frică, să luăm aminte!

În realitate, ideile conturate și subliniate în scrierea părintelui Alexandru sunt
susținute de o grupare mică de nepomenitori, a cărei influență la nivel național
scade pe măsură ce crește influența căii teologice corecte canonic a celor care
duc lupta aceasta așa cum au dus-o creștinii în toată istoria Bisericii, când s-au
confruntat cu erezia.

Lipsa  documentării  și  tratarea  tuturor  nepomenitorilor  în  cheia  extremistă  a
câtorva fac ca lucrarea să devină caducă, ea fiind contrazisă flagrant de realitatea
pe care o poate experia oricine se documentează temeinic.

Dorința de a te folosi de greșelile unui grupuscul pentru a le răsfrânge asupra
unui grup mai mare, care nu are nicio legătură cu acele greșeli, nu este o metodă
științifică de cercetare, ci o tehnică de manipulare a maselor.

Lipsa de consecvență intelectuală

Lipsa de consecvență intelectuală este vădită de unele aspecte profund flagrante,
ce transpar din lectura textului.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/sa-stam-bine-sa-stam-cu-frica-sa-luam-aminte/


În prima pagină a scrierii (având la dispoziție doar un articol de internet, prima
pagină  e  paragraful  inițial,  neputând  da  referințe  precise  cu  privire  la
poziționarea  în  text  a  pasajelor  discutate),  aceasta  debutează  printr-un
avertisment, care ne-ar face să credem că, pe tot parcursul textului, autorul va
expune  exclusiv  părerea  Bisericii,  nu  interpretări  personale:  „«Reiese»  e  un
cuvânt vag, ce denotă o părere personală, nu una sigură dumnezeiască”.

După asemenea caveat,  ne-am aștepta ca în textul respectiv să nu existe nici
măcar  o  urmă  de  părere  personală.  Realitatea  este  însă  că  absolut  toate
interpretările date unor texte biblice sau patristice sunt interpretări personale, de
foarte multe ori atât de personale, încât nu au nicio legătură cu scrierile Sfinților
Părinți sau cu Scriptura.

Această  realitate  ne  pune în  fața  celei  de-a  doua inconsecvențe  intelectuale.
Textul este plin de argumentări patristice stufoase menite a susține un punct de
vedere propus de autor. După cum vom vedea însă din analiza câtorva dintre
aceste texte, există situații în care comentariul părintelui Alexandru este
diametral opus celor spuse de către cel ce a scris textul analizat, ceea ce
denotă fie o pervertire voită a textului patristic, fie o incapacitate de a-l înțelege
corect. Se întâmplă ca argumentele date din textele patristice să fie exact în
favoarea nepomenirii, deși comentariul este contrar.

Aplicarea dublului standard

Există în text cel puțin câteva exemple de aplicare a dublului standard intelectual.
Voi analiza unul singur, cel mai important. Într-o argumentare cu privire la grija
pe care trebuie să o avem pentru a nu-l  judeca pe ierarh ca eretic,  autorul
folosește inclusiv pagini de Pateric pentru a arăta cât de gravă este acuza de
erezie și cu câtă fermitate s-au pronunțat împotriva ei Sfinții Părinți (vezi cazul
avvei Agathon, invocat în carte), când au fost acuzați de erezie.

Concluzia acestei argumentări este că nimeni nu are dreptul să se joace cu
acuze de erezie, pentru că ele pot produce grave traume psihice și de
imagine ierarhilor a căror integritate doctrinară este pusă în discuție de
acestea.

Cu toate acestea, din titlul scrieri și până în penultimele pagini, scrierea abundă



de acuze gratuite și nedemonstrate teologic de „schismă/erezie/parasinagogă” la
adresa nepomenitorilor, pe un ton extrem de violent, de ca și când sentimentele
acestor oameni nu ar conta.

Se face astfel o distincție neprofitabilă pentru pretenția intelectuală a cărții între
trăirile înalte și fragile ale ierarhiei și trăirile primitive și inumane ale gloatei de
nepomenitori.

Această distincție este izvorâtă din nou, pe de o parte,  din concepția papist-
episcopolatră că Biserica aparține ierarhilor, mirenii, clericii și monahii fiind doar
accesorii ale acestora, iar pe de altă parte, din desconsiderarea calității umane a
celor numiți cu dispreț „nepomenitori”.

Lipsa de documentare serioasă, fatală unei întreprinderi cu pretenții academice,
își spune din nou cuvântul, punându-l pe autor într-o situație ingrată, atât din
punct de vedere intelectual, cât și din punct de vedere juridic, de la un punct
încolo,  după cum vom vedea. Nu mai vorbim de păcatul agonisit  înaintea lui
Dumnezeu pentru denigrarea la grămadă a unor oameni pe care nu îi cunoști și
despre care nu știi de fapt nimic!

O documentare serioasă l-ar fi făcut pe autorul scrierii să constate că, deși a avut
neplăcerea de a intra în contact  cu unul  sau mai  mulți  dintre nepomenitorii
extremiști,  în  rândul  nepomenitorilor  echilibrați  se  află  oameni  cu  pregătire
intelectuală înaltă: preoți cu studii serioase, care nu au căzut în niciuna dintre
periculoasele capcane ale nepomenirii, pe care le-am expus într-un studiu teologic
publicat pe internet și sub formă de broșură, intitulat Întreruperea canonică a
pomenirii ierarhilor ecumeniști și riscurile ei; teologi care îmbină cunoștințele
serioase de teologie  cu cele  de drept,  reușind o  pătrundere mai  profundă a
Sfintelor Canoane, care sunt în esență legi, acte normative, ce se interpretează
după regulile  stricte  ale  interpretării  juridice,  dublate  de conținutul  teologic,
decât  mulți  dintre  apologeții  Patriarhiei;  judecători;  procurori;  profesori
universitari;  profesori  de liceu,  de școală;  contabili;  doctori;  filosofi;  lingviști;
muzicieni,  artiști  plastici;  oameni  cu  diferite  reușite  profesionale  în  viață,
gospodari  a  căror  probitate  este  dincolo  de  orice  dubiu.

În  fața  unor  asemenea  oameni,  afirmația  că  nepomenitorii  sunt  o  gloată  de
troglodiți, perfect ignoranți, cuprinși de o dorință colectivă de a-și constitui o
biserică paralelă nu face decât să arunce în derizoriu toată argumentația.



Din  păcate,  lipsa  de  considerație  pentru  poporul  credincios,  profund  străină
duhului  real  al  Bisericii  Ortodoxe,  e  o  boală  endemică  apărută  odată  cu
conturarea viziunii de tip papist a episcopului infailibil și intangibil, care poate să
greșească  oricât  în  materie  de  credință,  greșeala  fiind  scuzabilă,  pentru  că
materia credinței este, chipurile, strict domeniul episcopatului și ce spune acesta
asta  e  credința,  iar  dacă  greșește  acum,  poate  se  va  corecta  mai  încolo,
mentalitate ce impune, în mintea celor ce o împărtășesc, concluzia eronată, dar
imperativă, că mireanul, clericul și monahul trebuie să rămână în comuniune cu
episcopul, pentru că nu este al acestora să constate că episcopul greșește.

Recursul la argumente neacademice

Există  la  sfârșitul  scrierii  două  exemple  care  trădează  o  lipsă  de  seriozitate
intelectuală. Două povești, neprobate de nicio dovadă, inspirate se pare dintr-un
fel de  „tradiție locală” moldavă, sunt luate ca argumente ale intervenției divine
care atestă că nepomenitorii sunt urâți de Dumnezeu, Care săvârșește intervenții
miraculoase pentru a salva cinstea și corectitudinea greu încercate ale ierarhilor
ecumeniști, care, în loc să lupte cu sârg contra ecumenismului, în cadrul CMB,
trebuie să se războiască cu nepomenitorii!

Nepomenitorii nu afirmă dispariția harului din Biserică

Încheind analiza problemelor de tehnică de argumentare, mă voi ocupa acum de
problemele  esențiale  care  merită  un  răspuns,  atenționând,  ca  metodă  de
argumentare,  că mă voi  ocupa de „firul  roșu” al  cărții,  pentru a contura un
răspuns  la  întrebarea  ce  transpare  din  lectura  acesteia:  Este  posibilă
nepomenirea  fără  a  cădea  în  afara  Bisericii?

Nu voi lua citat cu citat pentru a-i da „răspuns ortodox”, deoarece eu consider
această tehnică de argumentare similară situației în care mulți intră să caute în
mare piatra pe care a aruncat-o cineva.

În schimb, voi  recurge la o tehnică menită să identifice ideile de forță și  să
analizeze dacă ele sunt sau nu argumentate suficient de către autor, în așa fel
încât să producă concluzii credibile.



Voi începe prin a da la o parte prima idee pe care o abordează lucrarea, anume
aceea ce nepomenitorii susțin că nu mai este har în Biserică și că este necesară
înlocuirea actualei Biserici cu alta.

Autorul alocă un spațiu foarte generos demonstrării ideii că prin căderea în erezie
a ierarhiei nu se pierde harul din Biserică, pentru că ierarhii eretici rămân în
funcție  până  când  sunt  caterisiți  și  pot  sluji  Sfintele  Taine,  cu  nevrednicie
personală, dar cu eficiență pentru credincioși, până la caterisire.

Dintre toți  nepomenitorii,  foarte puțini sunt aceia care cred în faptul că prin
nepomenire nu mai există har în Biserică și că Sfintele Taine nu mai sunt valide.

Ceea ce uimește în această scriere este faptul că autorul nu face nicio referire
la lupta acerbă care s-a dus public  între nepomenitori  în ultimii  ani,
tocmai  pe  marginea  problemei  persistenței  harului  în  Biserică  și  a
faptului că cei ce nu au întrerupt pomenirea nu sunt lipsiți de har sau de
lucrări ale Sfintelor Taine. Această gravă omisiune compromite complet toată
opera.

Între  anii  2017-2019,  între  nepomenitori  s-au  conturat  două  viziuni:  una
extremistă  și  una  echilibrată.

Viziunea extremistă, promovată de monahul Sava Lavriotul, de preotul Ciprian
Staicu, de ieromonahii Spiridon Roșu, Xenofont Horga, de protosinghelii Antim
Gâdioi,  Ieronim Cosma  (aceștia  adăugându-se  pe  parcurs  grupării),  Elefterie
Tărcuța, au susținut deschis faptul că toți cei ce nu au întrerupt pomenirea sunt
eretici, că prezența lor în biserici îi face să fie contaminați de erezie, că cei ce
pomenesc ierarhii sunt eretici, indiferent de motivul pomenirii, că toți ierarhii, în
măsura în care se pomenesc unii pe alții, sunt contaminați de erezie.

Paradoxal, gruparea susținea că harul nu a dispărut din Biserică, însă el persistă
doar pentru a lucra Taine care îi  duc pe credincioși la iad, pentru că toți  le
primesc cu nevrednicie. De vreme ce toți sunt eretici, dar primesc Taine valide
spre condamnare, rezultă că aceste Taine sunt sfințite pentru condamnarea la iad
a celor ce le iau.

Gruparea  echilibrată,  alcătuită  din  semnatarii  documentului  Rezoluția  din
ianuarie 2018[2], a respins aceste viziuni ca fiind schismatice, argumentând în
schimb faptul că prin căderea ierarhilor în erezia ecumenistă nu s-a pierdut harul



în Biserică, iar cei ce încă nu au luat atitudine contra ereziei nu pot fi considerați
eretici, decât dacă promovează deschis sau apără erezia episcopilor pe care îi
pomenesc. În acest sens, gruparea s-a folosit de explicațiile din Pidalion  date
canonului 2 al Sfântului Atanasie cel Mare[3].

Canonul Sfântului Atanasie cel Mare despre reprimirea celor ce nu s-au făcut
părtași eresului de bunăvoie

Mai  mult  decât  atât,  semnatarii  rezoluției  din  2018,  care  este  documentul
programatic  al  luptei  corecte  din  România  contra  ereziei  ecumeniste  prin
nepomenirea ierarhilor ecumeniști, au respins categoric afirmațiile referitoare la
lucrarea  harului  pentru  cei  rămași  în  comuniune  cu  ierarhii  eretici  pentru
condamnarea acestora, considerându-le blasfemii[4].

Gheronda Gavriil: „Să avem ca punct de referință Canonul Sfântului Atanasie
cel Mare”

În toți acești ani, noi, cei ce ținem calea patristică a nepomenirii, am afirmat exact
ce spune și autorul textului pe care îl analizăm aici, că întreruperea pomenirii nu
este obligatorie[5], dar că ea este, așa cum afirmă arhidiaconul Ioan N. Floca,
apreciat de autorul textului analizat, o „datorie” de onoare, nu o obligație juridică.

Neîntreruperea pomenirii ierarhilor necaterisiți nu a fost niciodată sancționată de
către Sfintele Sinoade ecumenice, prin urmare nu comportă un risc canonic, însă
comportă un risc moral, în măsura în care preotul se dovedește delăsător față de
obligația sa de a apăra dreapta credință și turma sa de pericolul căderii în erezie.

De  asemenea,  am argumentat  în  toți  acești  ani  că  ierarhii  căzuți  în  erezie
continuă să săvârșească Sfintele Taine pentru poporul credincios, chiar dacă sunt
nevrednici înaintea lui Dumnezeu, și că acest har se pierde doar prin caterisirea
lor, de către un sinod ecumenic.

Suntem cu totul de acord, și am afirmat-o cu fiecare ocazie, că nu se produce o
cădere automată din har a ierarhului care a îmbrățișat o erezie, iar afirmația
canonistului Ioan N. Floca, potrivit căreia caterisirea este doar un act constatator
al unei căderi anterioare nu este referențială, deoarece suferă de o influență a

https://www.marturisireaortodoxa.ro/canonul-sfantului-atanasie-cel-mare-despre-reprimirea-celor-ce-nu-s-au-facut-partasi-eresului-de-bunavoie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/canonul-sfantului-atanasie-cel-mare-despre-reprimirea-celor-ce-nu-s-au-facut-partasi-eresului-de-bunavoie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/gheronda-gavriil-sa-avem-ca-punct-de-referinta-canonul-sfantului-atanasie-cel-mare/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/gheronda-gavriil-sa-avem-ca-punct-de-referinta-canonul-sfantului-atanasie-cel-mare/


doctrinei căderii automate din har.

Caterisirea  este  momentul  în  care,  urmare  a  unor  șanse  acordate  de  către
Biserică de recuperare, pe care le-a ignorat, ierarhul sau preotul caterisit pierde
pentru  totdeauna posibilitatea  de  a  mai  lucra  Sfintele  Taine,  pe  care,  de  la
momentul  căderii  în  erezie,  le-a  săvârșit  cu  nevredincie  personală,  dar  cu
eficiență.

Din acest punct de vedere, consider că argumentarea în detaliu nu își are rost, de
vreme ce noi am făcut astfel de argumente constant în ultimii șase ani și tot ce
trebuia să facă autorul lucrării pentru a ști acest lucru era să se pună la curent cu
scrierile și lucrările sinaxelor noastre, care se găsesc pe siteurile și în cărțile
editate de noi, pentru a ști că există nepomenitori care nu neagă harul în Biserică,
nu îi acuză pe preoți de erezie pentru că nu au întrerupt pomenirea ierarhilor lor,
iar dacă nu îi frecventează o fac doar pentru a le atrage atenția că au obligația de
a lua atitudine față de starea de lucruri din Biserică, fie direct prin întreruperea
pomenirii, fie prin mărturisirea deschisă contra ereziei, chiar dacă nu întrerup
pomenirea.

Faptul că acest punct de vedere nu este reflectat nicăieri  în paginile acestei
scrieri este un semn al lipsei unei documentări temeinice a scrierii, dar și al unei
posibile  ocultări  a  realității,  pentru  a  se  putea  contura  mai  bine  o  lucrare
polemică menită să creeze o viziune total negativă nepomenirii.

Interpretarea parțială și trunchiată a Canonului 15 I-II

Din 2017 încoace, nepomenitorii care urmează calea echilibrată, despre care nu
se menționează nimic în scrierea discutată, au afirmat în toate declarațiile lor
faptul  că  rămân  în  Biserica  Ortodoxă  Română,  că  nu  și  fac  organizație
parasinagogală, că nu aderă la alți episcopi și că nu fac nimic mai mult decât
întreruperea pomenirii și mărturisirea dreptei credințe, așteptând ca Dumnezeu
să lucreze în Biserica Sa și  să aducă un sinod ortodox,  ca în celelalte epoci
istorice, care să restaureze Ortodoxia și buna rânduială în Biserica noastră.

De aceea, acuzația, pusă la grămadă în seama tuturor nepomenitorilor, cum că
toți am dori să ne facem structuri paralele, că susținem inexistența unei Biserici
văzute, că ne asemănăm cu protestanții ecumeniști, prin faptul că credem într-o



structură bisericească nevăzută, reprezintă concluzii neserioase, fără niciun alt
fundament decât ura desăvârșită față de nepomenitori, documentarea insuficientă
și o înțelegere precară, trunchiată și interesantă a canonului 15 I-II.

Autorul acordă un spațiu destul de generos discutării  acestui canon, dar, din
păcate,  reține din el  doar ceea ce îi  servește propriilor scopuri.  Există teze
esențiale ale canonului pe care nici măcar nu le observă.

Principala  piatră  de  poticnire  în  conturarea  pretinsei  ieșiri  din  Biserică  a
nepomenitorilor prin întreruperea comuniunii cu ierarhii este expresia „înainte de
cercetarea sinodicească”, pe care autorul pare a nu o fi văzut în textul canonului,
deși, când l-a redat a trecut și această expresie.

Argumentarea sa,  specifică tuturor celor care apără ierarhia căzută în erezia
ecumenistă, este că nimeni în afară de arhierei nu are voie să îl judece pe un
arhiereu  căzut  și  că  pomenirea  acestuia  nu  poate  fi  întreruptă  decât  dacă,
anterior, acesta a fost judecat de arhierei. Altminteri, cine întrerupe pomenirea,
cade în „schismă/eres/parasinagogă”.

Discuția pe această temă ar trebui să se încheie odată cu lectura tâlcuirii din
Pidalion a canonului 15 I-II, unde se spune: „iar dacă întâi șezătorii cei numiți a fi
eretici și eresul lor l-ar propovădui întru arătare, și supușii lor se despart de ei
mai înainte încă de Sinodiceasca judecată pentru eresul acela”[6].

Explicația din Pidalion e lapidară, dovadă că pentru Sfinții Părinți canonul este
cât se poate de clar, pentru că ei nu trebuie să argumenteze împotriva sa, pentru
a proteja ierarhii eretici de consecințele juridice care se impun, așa cum o face
autorul nostru.

Chiar  ignorând  existența  expresiei  „înainte  de  cercetarea  sinodicească”  din
canon,  autorul  își  invalidează  propriul  argument,  deoarece,  pe  de  o  parte,
constată,  în  mod  corect,  libertatea  acordată  preoților  de  a  întrerupe
pomenirea  și  faptul  că  prin  canon se  întărește  dreptul,  nu se  impune
obligația de a face acest lucru.

Pe de altă parte însă, afirmația că nepomenirea este permisă numai după ce
ierarhul căzut în erezie a fost judecat de alți arhierei și, evident, găsit vinovat,
contrazice  libertatea  acordată  de  către  canon  de  a  nepomeni,  întrucât
nepomenirea unui ierarh judecat de către alți arhierei, adică de către un



sinod al arhiereilor, devine obligatorie, conform tezei finale a canonului 3
și  canonului  4 ale sinodului  al  treilea ecumenic și  celorlalte canoane
privitoare la interzicerea comuniunii cu cei caterisiți, pentru că un ierarh
judecat de către colegii săi ierarhi și găsit vinovat de erezie va fi chemat
la pocăință și la lepădarea de erezie, iar dacă refuză, el este caterisit.

Odată caterisit, operează asupra preoților din subordinea sa și chiar a celorlalți
ierarhi obligația de a-i întrerupe pomenirea, sub sancțiunea caterisirii celor care
refuză acest lucru.

Această lipsă de viziune logică asupra interpretării corecte a canonului face ca
toată argumentarea să cadă și să transpară faptul că acest canon permite
întreruperea pomenirii  ierarhului înainte ca el să fie judecat de către
sinod, lucru confirmat de către expresia „înainte de cercetarea sinodicească”,
prezentă în canon, de care autorul nostru face abstracție.

De ce permite canonul acest lucru? Pentru că el este o prevedere terapeutică, nu
o judecare a episcopului. Prin întreruperea pomenirii ierarhului nu se aplică o
judecată a acestuia de către preoți sau mireni, în sensul în care se aplică judecata
canonică, judiciară, a sinodului care cercetează și caterisește sau achită.

Întreruperea pomenirii este o libertate de conștiință acordată preoților de a nu se
asocia la erezia episcopului lor, pe care ei o înțeleg prin faptul că sunt preoți, au o
pregătire teologică, au o trăire duhovnicească.

Autorul  insistă foarte mult  asupra faptului  că infailibilitatea nu aparține unui
individ, ci Bisericii, sau, în cel mai bun caz, comentăm noi în duhul scrierii sale,
episcopilor.

Cu toate acestea, infailibitatea Bisericii aparține tuturor membrilor Bisericii. Așa
cum episcopii decid în probleme dogmatice sau canonice, transpun aceste decizii
în hotărâri sinodale: crezuri sau canoane, după care le prezintă poporului, care le
acceptă  sau le  respinge,  tot  așa,  poporul  poate  constata  dacă episcopul  său
propovăduiește  erezie  sau  dreaptă  credință.  Același  Duh  Sfânt  care  mișcă
pleroma Bisericii să consoneze sau nu cu deciziile dogmatice ale ierarhilor săi,
fără  de  care  nu  există  receptare  a  hotărârilor  sinodului,  inspiră  pe  poporul
credincios și  preoți  să vadă dacă episcopul este sau nu eretic în cugetare și
gândire.



Procedura aceasta se numește receptarea unui sinod ca ortodox de către pliroma,
este  o  realitate  a  tuturor  sinoadelor  ortodoxe.  Împotriva  acestei  manifestări
plenare  a  infailibilității  Bisericii,  singura  manifestare  a  acesteia  în  viața
bisericească,  când  ierarhia  și  poporul  conglăsuiesc  sub  inspirația  comună  a
Duhului Sfânt,  sinodul din Creta a emis articolul 22 din documentul Relațiile
Bisericii Ortodoxe cu ansamblul lumii creștine, în care sunt condamnați aprioric
ca extremiști toți cei care s-ar opune căii pe care acel sinod tâlhăresc a impus-o
Bisericii: ecumenismul.

Respingerea sinodului din Creta ca eretic s-ar fi întâmplat masiv și în 2016, dacă
mare parte a  poporului  ortodox nu ar  fi  fost  atât  de decreștinat  și  lipsit  de
conștiință ortodoxă și dacă manipularea ecumenistă nu ar fi fost atât de mare. Cu
toate acestea, aceia care au conștiința trează au sesizat erezia episcopilor lor și
au reacționat în consecință.

În luarea lor de poziție, au argumentat teologic și duhovnicește de ce au ajuns la
această concluzie, tocmai pentru ca gestul lor să nu pară nebunia cuiva care se
susbtituie instituțiilor bisericești și își depășește starea din Biserică.

Aceste argumentări nu sunt judecăți pronunțate împotriva ierarhilor, deși ei le-au
perceput ca atare, deoarece adevărul lor i-a ars profund. Ele sunt motivări ale
unei decizii care nu produce asupra ierarhului efectul de a-l condamna ca eretic
în sensul canonic, ci doar de a întrerupe relația cu el de către preotul respectiv,
care este îndreptățit să o facă.

Toate argumentele din care rezultă că nici duhovnicul nu are voie să îl judece pe
ierarh  ca  eretic,  expuse  pe  larg  de  autor,  contrazic  însăși  Taina  Sfintei
Spovedanii, pentru că, în primul rând, duhovnicul nu este un judecător al faptelor,
ci un doctor al consecințelor acestora, iar dacă duhovnicul nu ar avea niciun
drept de a aborda existența ereziei în sufletul ierarhului, atunci rezultă că
acela  ar  rămâne  pentru  totdeauna  cu  acel  păcat,  fără  putință  de
îndreptare.

Chiar  dacă  admitem că  argumentarea  celor  care  au  explicat  de  ce  întrerup
pomenirea are aerul unei judecări a episcopului, nu trebuie să uităm cuvintele
Sfântului Ioan Gură de Aur, care spune: „Trebuie a asculta de învățători și de
preoți și a nu-i judeca, chiar dacă au o viață urâtă: dacă însă credința lor este
greșită, atunci nu trebuie doar să nu îi ascultăm, ci și să fugim de ei și să-



i judecăm”[7] (s.n.).

Învățătorii în Biserică sunt prin excelență episcopii, cei ce sunt chemați de Hristos
să păstreze dreapta credință, motiv pentru care și canonul 15 I-II îi  numește
„minciunoînvățători” când devin eretici.

„[Erezia] osândită de Sfintele Sinoade”

Odată  stabilit  de  către  canon dreptul  preotului  de  a  se  îndepărta  de  erezia
promovată  cu  capul  deschis  de  către  ierarhul  său  înainte  de  cercetarea
canonică a ereziei acestuia rămâne de discutat un alt aspect pe care îl invocă
autorul nostru: faptul că erezia ecumenistă nu a fost condamnată de niciun sinod
până acum.

Argumentul ecumeniștilor în favoarea ideii că trebuie întreruptă pomenirea doar
pentru erezii  deja condamnate se întrepătrunde cu cel  dinainte,  în sensul  că
încearcă să împiedice dreptul preoților și  credincioșilor de a se apăra contra
ereziei prin întreruperea pomenirii și considerarea lor ca eretici dacă o fac.

Un argument pe care ecumeniștii îl consideră forte este expresia din canonul 15 I-
II „[erezie] osândită de către Sfintele Sinoade sau Sfinții Părinți”.

De unde ar putea proveni această idee, când textul canonului este foarte clar, iar
în Pidalion, sfântul Nicodim Aghioritul nu simte nevoia defel, în tâlcuire, să insiste
asupra acestui aspect.

Un răspuns plauzibil ar putea fi influența din Biserica Ortodoxă Rusă. Citim în
Sfintele Canoane ale Bisericii Ortodoxe, ale lui Nicodim Milaș, mai întâi tâlcuirea
acestuia, care înțelege expresia „osândit de Sfintele Sinoade sau de Părinți” ca
însemnând „dacă un episcop, mitropolit sau patriarh începe să propovăduiască în
public în Biserică vreo învățătură eretică care este potrivnică ortodoxiei…”[8],
adică  exact  ce  spunem noi,  o  învățătură  care  să  intre  în  conflict  cu  duhul
Ortodoxiei, întrupat în hotărârile sinoadelor Bisericii sau în cugetarea Părinților.

Canonistul sârb adaugă însă că arhim. Ioan intepretează această expresie, din
pricina situației din Biserica Rusă, unde exista tendința de a se întrerupe
pomenirea pentru orice neconcordanță cu acrivia ortodoxă, ca pe un drept
de a întrerupe numai dacă erezia episcopului a fost deja condamnată de un sinod



al Bisericii, dacă e serioasă, dacă ea produce sminteală mare în popor etc.

Este de înțeles de ce pare atât de tentantă această interpretare pentru cei ce se
află în postura de eretici descoperiți de popor că propovăduiesc erezia deschis,
dar o măsură pastorală care se aplica în Rusia într-un moment în care teologia nu
era foarte bine dezvoltată nu poate fi considerată normă în restul Bisericii, cu atât
mai mult cu cât erezia despre care vorbim este cât se poate de clară, condamnată
de duhul Ortodoxiei, de cugetarea patristică, produce efecte devastatoare asupra
dreptei credințe.

Autorul studiului pe care îl recenzăm insistă asupra faptului că nimeni nu se poate
despărți de episcopul său fără a săvârși schismă/eres/parasinagogă doar pentru
că i se pare că episcopul vorbește erezii. Trebuie, spune autorul, în consonanță cu
toți autorii apologeți ai ierarhilor actuali, ca eresul să fi fost obligatoriu osândit de
un sinod, pentru că numai arhiereii au dreptul să osândească ereziile.

Argumentul este completat cu avertismentul că, în lipsa unei cercetări sinodale a
acestei erezii, există riscul ca nepomenitorul să cadă în schismă, despărțindu-se
de episcopul său pentru o erezie închipuită.

În cazul ereziei ecumeniste, acest risc nu există, pentru că documentele din Creta
au fost semnate de toți în văzul întregii planete, apoi au fost acceptate de către
sinod la București fără nicio obiecție, și până în zilele noastre niciun ierarh nu a
ridicat vocea împotriva lor.

Cum există  foarte  multe  dovezi,  pe  care  le  vom prezenta  în  altă  secțiune a
studiului, asupra faptului că documentele sunt eretice și că ecumenismul, pe care
acest sinod îl impune cu valoare de unică atitudine misionară în Ortodoxie este
erezia ereziilor, preoții nepomenitori pot întrerupe, vorba părintelui Floca, fără
nicio formalitate, pomenirea ierarhilor lor.

Iar dacă fac întreruperea corect, nu există nici riscul, evocat de către autorul
nostru, prin aplicarea inversă a principiului vaselor comunicante, după ce anterior
a argumentat împotriva acestuia (un exemplu de inconsecvență a lucrării este și
faptul că pe de o parte respinge principiul vaselor comunicante, când e vorba
despre transmiterea ereziei, ceea ce e corect, iar pe de partea cealaltă folosește
acest principiu pentru a afirma că cine nu pomenește un episcop riscă să nu îi
pomenească și pe ceilalți, deoarece ei sunt legați de o rețea de pomenire; dacă ar
fi așa, Părinții nu ar fi permis niciodată nepomenirea), de a nu pomeni, din șirul



de ierarhi care se pomenesc unul pe altul în toată Ortodoxia, pe vreunul care este
ortodox, deoarece canonul permite întreruperea pomenirii doar pentru ierarhul
sufragan, care este ierarhul direct, ceea ce nu afectează lanțul de ierarhi care
începe cu ierarhul direct și continuă în sus, nu în jos. Altfel, Sfinții Părinți nu ar fi
permis existența canonului 15 I-II, nu?

Reamintind  că  lucrarea  Duhului  Sfânt  în  pleroma  Bisericii  realizează
 infailibilitatea acesteia prin consensul dintre ierarhie și popor, mă văd silit să
spun, din nou, pentru că autorul nu a citit nimic din ce am scris în trecut, faptul
că expresia „osândit de Sfintele Sinoade” nu înseamnă faptul că preoții și
poporul au dreptul de a se despărți doar de episcopi care promovează
erezii deja condamnate, pentru că dacă ar fi așa, nu ar exista libertatea de
a nu pomeni, ci  obligația,  conform canonului 4 al sinodului al treilea
ecumenic și  celelalte referitoare la comuniunea cu cei  condamnați  de
Biserică.

Autorul nostru aduce argumentul că Sfântul Maxim Mărturisitorul a întrerupt
comuniunea cu ierarhii răsăriteni numai după ce ierarhii occidentali au ținut un
sinod în care a fost condamnat monotelismul. Nu ne spune însă, pentru că nu are
de unde ști, ce ar fi făcut oare Sfântul Maxim dacă nu ar fi găsit înțelegere
din partea acelor ierarhi occidentali și toți ierarhii ar fi fost de acord cu
ierarhii răsăriteni, sau, cum se întâmplă la noi acum, cei ce nu sunt de
acord cu ierarhii căzuți nu iau măsura judecării lor, din diverse motive ce
țin de administrarea eparhiilor lor,  limitându-se la a se îngrădi,  ca și
nepomenitorii noștri, de erezie prin neacceptarea ei?

Oare ar  fi  rămas sfântul  Maxim în  comuniune la  nesfârșit  cu ei,  sau s-ar  fi
despărțit și de cei occidentali?

Faptul că Biserica georgiană sau cea bulgară nu iau măsura caterisirii episcopilor
din Bisericile care au acceptat ecumenismul nu înseamnă că aceștia din urmă nu
sunt vinovați, ci doar că episcopii bulgari sau georgieni au altă strategie de luptă
antiecumenistă, adecvată locului Bisericii lor în Ortodoxie, imperativelor acestor
Biserici de a nu provoca o ruptură la nivel panortodox, care să se adauge celor
provocate deja de către patriarhul Bartolomeu.

Dar  asta  nu  înseamnă că  nepomenitorii  greșesc,  pentru  că  nu  iau  exemplul
ierarhilor  bulgari  sau  georgieni  și  întrerup  pomenirea.  Ierarhia  bulgară  sau



georgiană  face  suficient  pentru  poporul  său  neracordându-l  la  deciziile
ecumeniste, pentru că tocmai am căzut de acord că erezia nu se transmite prin
vasele comunicante, după principiul „episcopul cutare îl pomenește pe cutare,
care îl pomenește pe papa, care îl pomenește pe satana”.

Încercând să demonstrez că nimeni din Biserică nu a înțeles că trebuie să fie
întreruptă pomenirea doar pentru o erezie deja condamnată, mă voi folosi de
exemplul patristic oferit  de către realitățile ce au conturat lupta ce a dus la
sinodul al treilea ecumenic. Voi face acest lucru, deoarece sinodul al treilea
ecumenic este cel care reglementează canonic, adică legal, obligativitatea
de repunere în slujire a celor care au întrerupt pomenirea episcopului
eretic Nestorie și a celor dimpreună cu el înainte de condamnarea sa ca
eretic.

Relatările  din  literatura  patristică  cu  privire  la  modul  în  care  s-a  întrerupt
pomenirea în vremea lui Nestorie ne arată că:

pomenirea s-a întrerupt înainte de condamnarea sinodală a lui Nestorie;1.
pomenirea s-a întrerupt înainte de condamnarea sinodală a eresului, în2.
momentul în care el s-a propagat.

Citim în scrierea Străjerii Ortodoxiei, că imediat ce Nestorie a început să hulească
pe Mântuitorul și pe Preasfânta Născătoare de Dumnezeu, au apărut reacții ale
populației din Constantinopol:

 Această  învățătură  neobișnuită,  așa  cum  era  și  firesc,  nu  a  întârziat  să
provoace tulburare în Constantinopol. Poporul credincios, care luptase atât de
mult împotriva rătăcirii ariene, vedea o nouă primejdie a coborârii Persoanei lui
Iisus la treapta de creatură – de data aceasta pe o altă cale. Nestorie cugeta
cele ale lui Arie, iar credincioșii „nu au voit să aibă părtășie cu el, de vreme ce
are astfel de cugete. Astfel, chiar și acum, poporul din Constantinopol nu merge
la  bisericile  lui,  afară  de  câțiva  nemintoși  și  adulatori  ai  săi.  Mai  toate
mănăstirile și arhimandriții nu au comuniune cu el, temându-se să nu se vatăme
din pricina credinței lui”[9].

Vedem din acest exemplu faptul că erezia lui Nestorie a fost pentru poporul din
Constantinopol  o  „învățătură  neobișnuită”,  adică  nemaiauzită  până  atunci  și



necondamnată încă de vreun sinod, față de care poporul a reacționat imediat
întrerupându-i pomenirea și nemaifrecventându-i Biserica.

Faptul  că  sfântul  Chiril  consideră  că  „Nestorie  cugeta  cele  ale  lui  Arie”  nu
înseamnă că erezia cea nouă era condamnată de sinoadele anterioare, care l-au
condamnat pe Arie, ci că poporul a recunoscut în învățătura sa nouă unele idei
contrare Ortodoxiei pe care Biserica le condamnase la Arie, la Pavel de Samosata
sau la alți eretici. Erezia lui Nestorie a fost condamnată pentru prima oară în 430
de către papa Celestin, iar la momentul în care Sfântul Chiril scria scrisorile sale
poporul deja nu îl frecventa și îi întrerupsese pomenirea, reacționând imediat ce a
început propovăduirea sa, în 429.

După același model se poate spune că atunci când poporul ortodox constată o
învățătură greșită, osândită de sinoadele anterioare, într-o nouă formă
poate întrerupe pomenirea celor ce o propovăduiesc, chiar dacă ea nu a
fost încă condamnată sinodal ca atare.

În  cazul  de  față,  când  poporul  constată  că  expresia  „Biserică  una,  sfântă,
sobornicească și apostolească”, a fost pervertită pentru a face loc în Biserica una
și altor „biserici și confesiuni”, nu are dreptul să întrerupă pomenirea ierarhilor
care au falsificat o hotărâre dogmatică a sinodului al doilea ecumenic, cel care a
alcătuit acea parte din Simbolul de credință?

Sau când cei ce propovăduiesc ereziile condamnate la sinodul al doilea ecumenic,
care a statuat că Duhul Sfânt purcede doar de la Tatăl,  la sinodul al  treilea
ecumenic, care a statuat că Fecioara Maria este Născătoare de Dumnezeu, nu o
simplă femeie, la sinodul al șaptelea ecumenic, care a stabilit că închinarea la
Sfintele Icoane, la Sfintele Moaște sau la Sfânta Cruce reprezintă o legătură
harică cu cei reprezentați pe icoane, cu sfinții ale căror moaște le cinstim, cu
puterea Jertfei de pe Cruce, la sinodul Sfântului Fotie, care a stabilit că cei ce
propovăduiesc Filioque sunt eretici, la sinodul Sfântului Grigore Palama, care a
stabilit că cei ce neagă caracterul necreat al harului sunt eretici,  sunt numiți de
către episcopii actuali „frații noștri creștini de aproape și de departe” față de care
„restabilirea  unității  creștine”  reprezintă  o  prioritate  absolută  a  Bisericii
Ortodoxe,  nu  sunt  îndreptățiți  oare  ortodocșii  să  constate  că  ierarhii
ortodocși  cugetă cele ale ereticilor  condamnați  la  acele sinoade și  să
întrerupă comuniunea cu ei?



Sau când arhiepiscopul Târgoviștei Nifon afirmă că Biserica din Crez s-a pierdut
și nu știe nimeni care e cu adevărat, lucru care a provocat stupoarea unor ierarhi
ortodocși greci și acuza directă de erezie la adresa sa, oare credincioșii au dreptul
să îl considere un eretic și să îi întrerupă pomenirea?

Despre  întreruperea  pomenirii  lui  Nestorie  de  către  preoți  vorbește  și
arhimandritul Vasile, care spune că după ce preoții l-au mustrat pe Nestorie că
cugetă în duhul lui Pavel de Samosata, iar el a refuzat să se smerească: „Toți
acești clerici au încetat până astăzi comuniunea cu Nestorie și tot de aceea și alții
se feresc, în ascuns, de împărtășirea cu el”[10].

Cuviosul Ipatie scrie că înainte de înscăunarea lui Nestorie, cugetul său eretic i-a
fost revelat într-o vedenie, iar după înscăunare, în 428, când acesta a fost dat pe
față, Ipatie „a cunoscut cugetele lui Nestorie care nu erau cele ce trebuiau să fie,
a  șters  îndată  numele  său  din  dipticele  Bisericii,  ca  să  nu  fie  pomenit  la
Proscomidie”[11].

Mai mult decât atât, cuviosul Ipatie l-a înfruntat pe episcopul său Evlavie, când
acesta a încercat să-l forțeze să reia pomenirea, asumându-și toate pedepsele
acestuia.

Cum  se  împacă  oare  ștergerea  din  dipticele  bisericești  a  numelui  rău  al
patriarhului Nestorie cu pledoaria în mai multe locuri a autorului nostru față de
rugăciunea pentru cel eretic și cu acuza că nepomenitorii sunt monstruoși pentru
că, în loc să se roage pentru eretici, rup legătura cu ei?

Cât de ortodoxă este practica scoaterii de miride la Proscomidie pentru ierarhii
eretici, pe care o promovează autorul nostru pe pagini întregi, în care combină
citate patristice care vorbesc despre cu totul altceva cu părerile personale despre
necesitatea de a scoate părticele la Sfânta Liturghie pentru eretici, cu practica
cuviosului Ipatie, văzător cu duhul, pe care Biserica îl cunoaște și cinstește ca
luptător pentru Ortodoxie? O fi Cuviosul Ipatie în afara Bisericii, așa cum spune
autorul nostru despre nepomenitorii de azi? Dacă da, ce mai caută între Străjerii
Ortodoxiei?

Din  păcate,  toată  argumentarea  despre  necesitatea  de  a  pomeni  ereticii
necondamnați  la  rugăciune,  la  Proscomidie,  pentru  îndreptarea  lor,  este
invalidată de exemplele Sfinților Bisericii, fiind doar o practică personală, care nu
cred că este foarte corectă din punct de vedere liturgic, dacă ne gândim că pentru



păcate mai mici este restrânsă pomenirea la Sfânta Liturghie a unor tipuri de
păcătoși până când se îndreptează.

Am putea continua argumentarea cu exemplul Sfântului Teodor Studitul, care a
întrerupt  pomenirea  patriarhului  Tarasie  pentru  o  greșeală  care  nici  nu  era
dogmatică și care nu a mai fost niciodată osândită de sinod, ea dispărând de la
sine. Ambii protagoniști sunt Sfinți în calendare, ceea ce indică înțelepciunea cu
care Dumnezeu știe să apere și iconomia unui sfânt precum patriarhul Tarasie și
acrivia unui sfânt precum Sfântul Teodor Studitul.

Din exemplele luptei pentru apărarea Ortodoxiei în timpul sinodului al treilea se
pot concluziona câteva idei:

erezia lui Nestorie a fost una nouă, chiar dacă duhul eretic era mai vechi.1.
Erezia a fost condamnată ca erezie de-sine-stătătoare, nu ca arianism sau
monarhianism,  pentru  că,  altoită  pe  cugetarea  lui  Arie  a  înflorit  alte
erezii, contrare Maicii Domnului, contrare Persoanei divino-umane a lui
Hristos etc.;
clerul și poporul din Constantinopol au luat atitudine imediat ce erezia a2.
fost propovăduită, înainte de vreo condamnare a ei sau a lui Nestorie.

Ca urmare a acestei realități canonice, sinodul al treilea ecumenic a dat canonul
3, în care se poruncește:

Iar dacă oarecare dintre clericii din fiecare cetate sau sat au fost opriți de la
preoție de către Nestorie și de către cei împreună cu dânsul că cugetă drept,
am îndreptățit ca și pe aceștia să-i primească din nou treapta proprie. Iar în
genere, poruncim ca acei clerici care cugetă deopotrivă cu sinodul ortodox și
ecumenic să nu se supună nicidecum și în niciun chip episcopilor care s-au
dezbinat sau celor care se despart (de Biserică).

Canonul  îi  repune pe  preoții  mărturisitori  în  slujirea  lor  și  îi  scoate  de  sub
autoritatea  episcopilor  eretici.  Din  teza  a  doua  a  canonului  rezultă  că  din
momentul caterisirii lui Nestorie preoții cu cuget ortodox sunt ținuți de obligația
de a nu mai avea legătură canonică cu episcopii condamnați de sinod sau care au
cugetare  ca  a  celor  condamnați.  Dacă ar  fi  cum susține autorul  nostru,
libertatea de nepomenire nu ar mai exista defel, de vreme ce imediat ce



un episcop a fost condamnat pentru erezie intervine obligația preoților de
a nu mai sta sub jurisdicția sa.

Mai merită consemnat, pentru că tot suntem la modelul de luptă canonică impus
de sinodul al treilea ecumenic, faptul că autorul nostru mai face o afirmație pe
care eu o consider complet lipsită de suport patristic: „Ideea că cei ce exprimă
erezii sunt deja eretici, chiar dacă nu sunt despărțiți de Sfânta Biserică, nu face
parte din învățătura Sfintei Biserici, care ne învață că eretic nu este doar cel ce
doar exprimă/crede în erezii, din diferite pricini, ci cel ce se desparte de Sfânta
Biserică din cauza ereziilor exprimate crezute de el”.

Argumentul pentru asemenea cugetare este dat de interpretarea personală pe
care autorul o extrage din tâlcuirea din Pidalion a canonului 1 al Sfântului Vasile
cel Mare, care vorbește despre reprimirea în Biserică a ereticilor, schismaticilor
și parasinagogalilor, de unde se pare că și-a derivat și terminologia pe care o
aplică nepomenitorilor.

Astfel, autorul pare a crede că expresia „iar eretici se numesc aceia a cărora
osebirea este îndată și de-a dreptul pentru credința cea în Dumnezeu, adică cei
despărțiți  cu  credința  și  cu  dogmele  de  către  dreptslăvitori  și  desăvârșit
depărtați” înseamnă că „adepții parasinagogilor, și schismaticii și ereticii sunt
aceia  care,  pentru  deosebite  pricini  (pentru  nesupuneri  la  caterisire,  pentru
oarecare întrebări bisericești lesne de îndreptare și respectiv pentru credința cea
în Dumnezeu) sunt despărțiți de soborniceasca Biserică. Nu fac parte din niciuna
dintre  aceste  categorii  cei  care  au  în  mintea  lor  și  în  gura  lor  problemele
enumerate mai sus, dar încă nu sunt despărțiți, prin ei înșiși sau prin judecata
Sinoadelor Sfinte de soborniceasca Biserică”.

Autorul nostru consideră că pentru ca cineva să fie considerat eretic în cuget
trebuie ca el să fie despărțit, prin voie proprie sau prin decizia Sfintelor Sinoade,
de Biserica sobornicească.

Pe cale de consecință, conform acestei interpretări, un episcop care cugetă eretic,
îi persecută pe dreptcredincioși, dar este încă în Biserică, pentru că încă nu a fost
condamnat, nu poate fi considerat eretic, prin urmare nu poate fi tratat ca și când
ar  fi  eretic,  adică  nu  i  se  poate  opri  pomenirea,  fără  a  se  cădea  în
schismă/erezie/parasinagogă,  așa  cum  au  căzut,  în  opinia  sfinției  sale,
nepomenitorii.



Punctul acesta de vedere reflectă inconsecvența intelectuală de care am vorbit la
început, deoarece din text vedem pasaje în care autorul admite că unui episcop
eretic  necondamnat  i  se  poate  totuși  aplica  nepomenirea,  dacă  se  întrunesc
condițiile  impuse de sfinția  sa:  să  fie  condamnat de ierarhi  mai  întâi,  să  fie
condamnat  eresul  de  către  Sfintele  Sinoade,  în  sensul  de  a  fi  un  eres  deja
condamnat etc.

Argumentul este invalidat de situația patriarhului Nestorie, pe care observăm că
poporul  și  clerul  l-au  părăsit  în  timp ce  era  în  Biserică  ca  patriarh  al
Constantinopolului și încă nu fusese judecat de nimeni.

Am  sentimentul  că  autorul  își  întemeiază  opinia  neconformă  cu  realitatea
canonică pe expresiile folosite de sfântul Vasile când spune că ereticul este cel
care este „despărțit cu credința și cu dogmele de dreptslăvitori”.

Este  adevărat  că  eretic  este  cel  care  e  despărțit,  prin  hotărârea  sinoadelor
ortodoxe, de Sfânta Biserică, dar asta nu înseamnă că despărțirea aceasta se
naște doar după condamnarea sinodală.

Nestorie  s-a  despărțit  de  Sfânta  Biserică  în  momentul  în  care  a  început  să
propovăduiască erezia, pentru că, așa cum spune Sfântul Vasile, „s-a despărțit pe
sine  cu  dogmele  de  cei  dreptslăvitori”,  în  sensul  că  el  cugeta  eretic,  iar
dreptcredincioșii  au  continuat  să  cugete  ortodox,  așa  cum se întâmplă  și  cu
ierarhii ecumeniști.

Consecința acestei despărțiri dinainte de caterisire este îndepărtarea de
bună voie a poporului dreptcredincios de el prin nepomenire. Adică, pentru
că a învățat altceva decât învață Biserica lui Hristos, poporul și clerul l-au izolat
de Biserica lui Hristos, nemaiconsiderându-l conducător și învățător, ci străin de
Biserică, chiar dacă cei care s-au dus și l-au frecventat în continuare au primit
Taine de la el și nu au fost sancționați de sinod.

Dacă ecumenismul s-ar fi propovăduit în Constantinopolul secolului al IV-lea și
sinodul din Creta ar fi  avut loc tot atunci, cu siguranță episcopii care țineau
această  erezie  ar  fi  ajuns  să  fie  izolați  de  popor  ca  niște  corpuri  străine în
Biserică.

Faptul că mișcării de nepomenire nu i s-au adăugat toți ortodocșii ține de slaba
lor trăire duhovnicească și de superficialitatea cu care trăiesc credința în această



epocă de plină descreștinare. Dar asta nu înseamnă că ce fac nepomenitorii acum
e mai puțin canonic decât ce au făcut cei din secolul al IV-lea.

Nu înseamnă nici că, afirmând acest lucru, am da dovadă de mândrie drăcească,
considerându-ne mai buni decât restul Bisericii. Noi nu am spus niciodată acest
lucru, nici nu îl credem.

Dar nici nu înseamnă că, pentru a nu fi acuzați că suntem mândri și animați de
duhul „reformei protestante” trebuie să ignorăm lupta înaintașilor noștri și să
lăsăm Biserica fără niciun sprijin în lupta contra ereziei.

Există un pasaj în care autorul nostru vorbește despre felul în care sunt primiți la
Ortodoxie ereticii și schismaticii și oferă unele decizii ale unor sinoade locale care
au oscilat între a primi ereticii romano-catolici prin Mirungere sau prin Botez.

Acolo introduce o concepție pe care eu o găsesc străină Ortodoxiei, argumentând
că primirea la Ortodoxie a catolicitor prin Mirungere s-ar datora faptului că se
consideră că ei  au împlinită  „taina exterioară”  a  Botezului,  fără  a  avea însă
lucrarea harului.

A spune că ereticii  au împlinită taina exterioară, dar le lipsește harul și prin
urmare merită să fie primiți prin Mirungere mi se pare a le recunoaște cel puțin
pe  jumătate  valabilitatea  Tainelor.  Iar  dacă  pornim  pe  calea  alunecoasă  a
acceptării ideii ca măcar un aspect extern al Tainei îl au, motiv pentru care se
cuvine să îi mirungem, nu ne rămâne decât să ne gândim la cuvintele Sfântului
Ciprian  de  Cartagina,  care  spune  că:  „Admiterea  botezului  ereticilor  şi
schismaticilor cuprinde în sine şi consimţirea din partea celor botezaţi de dânşii.
Fiindcă nu poate fi valid în parte: dacă a putut să boteze, a putut să dea şi Duhul
Sfânt, de n-a putut, din cauză că este în afara Bisericii, n-are pe Duhul Sfânt şi
nu poate boteza pe cel ce vine, deoarece botezul este unul, şi unul este Duhul
Sfânt şi una este Biserica întemeiată de Hristos Domnul nostru, fiindcă dintru
început a spus apostolul Petru că ea este întemeiată pe unitate; prin urmare, cele
ce se săvârşesc de dânşii  mincinoase şi  deşarte fiind,  toate sunt fără
valoare”[12].

Chiar dacă autorul studiului pe care îl comentăm este grijuliu în a afirma
că în tainele papistașe nu se dă niciun fel de har, ci doar forma exterioară
a tainei, totuși sfântul Ciprian ne arată că tot ce fac ereticii este lipsit de
valoare.



Vorbind despre primirea la Ortodoxie a ereticilor și schismaticilor, Sfântul Vasile
cel Mare introduce, prin canonul 47, criteriul potrivit căruia, pentru ca lucrarea
exterioară a Botezului să poată fi acceptată nu este suficient să se folosească
formula corectă a Botezului, ci trebuie ca această formulă să fie dublată și de
credința  trinitară  corectă:  „Ca să  nu  zică  ei  că  «suntem botezaţi  în  numele
Tatălui,  şi  al  Fiului,  şi  al  Duhului Sfânt», ei  care socotesc pe Dumnezeu a fi
făcătorul relelor, întrecându-se cu Marcion şi cu celelalte eresuri”.

Recomandarea canonului 47 a Sfântului Vasile a fost însuşită de către canonul 7
al  sinodului  al  II-lea  ecumenic,  care  statorniceşte  care  tip  de  eretici  se  pot
mirunge şi care trebuie rebotezaţi. În rândul celor care trebuie rebotezaţi sunt şi
adepţii ereziei eunomienilor, care practicau o singură afundare şi învăţau că
Duhul Sfânt este subordonat Tatălui şi Fiului, fiind o simplă creatură[13].
Similitudinile  izbitoare  cu  doctrina  romano-catolică  au  determinat  practica
bisericească ortodoxă să le aplice papistaşilor acelaşi tratament faţă de Botez pe
care  canonul  7  al  sinodului  al  II-lea  ecumenic  li-l  aplică  eunomienilor  –
botezarea.

„Practica bisericească” prin care botezul acelora a fost recunoscut vine mai ales
în întâmpinarea acordurilor de la Balamand, unde reprezentanţii ecumenişti ai
Ortodoxiei au recunoscut “sororitatea” „Bisericii” Romano-Catolice şi,  implicit,
tainele Botezului şi Preoţiei, absolut necesare pentru considerarea ca “biserică” a
acestei erezii.

Dacă urmăm criteriul stabilit de Sfântul Vasile, nu putem să nu ne întrebăm: oare
există o lucrare exterioară valabilă în romano-catolicism, pentru faptul că se face
botezul cu formula treimică, când viziunea despre Sfânta Treime a papistașilor
este eretică, iar în locul întreitei afundări folosesc stropirea, pe care Biserica
Ortodoxă o respinge cu totul?

Oare  poate  exista  botez  la  protestanți,  atât  timp cât  ei  nu  au niciun fel  de
succesiune apostolică din momentul apariției lor din romano-catolicism, care, la
rândul său, a pierdut-o după ruperea de Biserică prin schismă și după condamnări
ale Sfintelor Sinoade ca erezie?

Chiar dacă am dori să admitem că botezul papistaș sau protestant se consideră
botez al mirenilor, totuși, condiția de fond pentru admiterea botezului mirenilor
este ca aceia să fie ei înșiși botezați ortodox. Cum să fie botezați ortodox ereticii,



care sunt despărțiți de secole de Biserică?

Întrebarea  ne  este  sprijinită  și  de  canonul  47  apostolic,  care  poruncește  ca
„Episcopul  sau presbiterul  dacă ar  boteza din  nou pe cel  ce  are  botezul  cu
adevărat,  sau dacă nu ar boteza pe cel  spurcat de către eretici,  să  se
caterisească ca unul care ia în râs crucea și moartea Domnului și nu deosebește
preoții adevărați de preoții mincinoși”.

Și atunci, apare ca mult mai plauzibil să credem că diferența de acceptare a
papistașilor în Biserică prin rebotezare sau mirungere, în funcție de diferite epoci,
dacă e să îl credem pe autorul nostru, este dată de diferite imperative misionare
și pastorale ale epocii, iar nu de acceptarea existenței vreunei părți de botez care
poate fi recunoscută.

Documentul sinodului din secolul al XV-lea este unul prin care Biserica Ortodoxă
rupe legătura artificială creată cu Roma prin sinodul necanonic de la Ferrara
Florenţa.  Desfășurat  într-un context  dominat  de supremația  turcească asupra
spațiului  ortodox  și  de  instabilitatea  patriarhilor  pe  tronul  Marii  Biserici  din
Constantinopol,  a  căror  numire și  mazilire  depindea de jocurile  de la  curtea
turcească, sinodul din 1484 a discutat printre altele modalitatea de reprimire la
Ortodoxie a celor care au trăit în teritoriile dominate de latini și au acceptat
supremația latină propovăduită de către sinodul  de la  Ferrara.  Din relatările
documentelor păstrate și ale istoricilor, sinodul s-a referit în primul rând la grecii
care  au  acceptat  supremația  catolică  în  teritoriile  conduse  de  latini,  decizia
reprimirii lor doar prin mirungere nu a însemnat acceptarea botezului catolic sau
recunoașterea bisericității papistașe, iar decizia s-a luat la capătul unei dispute
teologice, în care a existat și o părere contrară acesteia[14]. În decizia luată la
1484 trebuie ținut seama de toate aspectele: influența latină, influența stăpânirii
otomane,  jocurile  politice,  opiniile  teologice  personale  ale  celor  implicați  în
proces, natura convertiților cărora li se aplica mirungerea (cei mai mulți, greci
care doreau să revină la  Biserica mamă odată cu ieșirea de sub supremația
politică latină). Această dispută teologică legată de botezul ereticilor convertiți a
fost tranșată de către Orosul  din 1755, în care s-a decis că toți cei ce vin la
Ortodoxie de la eretici trebuie rebotezați[15]. Orosul a fost puternic contestat de
către  trimișii  papali  și  de  către  unii  mitropoliți  iluminiști  și  a  contribuit  la
mazilirea patriarhului care l-a promulgat, ceea ce indică atmosfera politică în care
s-au luat aceste decizii.



Cred că autorul nostru se folosește de aceeași tehnică de a căuta prin diverse
hotărâri ale unor sinoade din mileniul al doilea pentru a găsi ceva care să se
potrivească cu viziunea conciliantă propovăduită de ecumenism.

Astfel de strategie avea și părintele Patriciu Vlaicu, care ne arăta că, la sinodul
din 1484, pe care îl invocă și autorul nostru, cei prezenți acolo, care, printre
altele, au denunțat documentele de la Ferarra Florența, i-ar fi numit pe papistași
„biserică”, deci numirea lor așa este perfect corectă[16].

Același părinte, în altă parte însă, încearcă să ne convingă de faptul că la Creta
nu  s-a  dat  nici  într-un  caz  denumirea  de  Biserică  ereticilor  în  considerarea
bisericității lor, ci doar ca o recunoaștere din curtoazie a faptului că ei se numesc
așa. Argumentul e prezent și în lucrarea pe care o analizăm.

Nu doresc să abandonez acest subcapitol fără a-i da satisfacție autorului nostru,
arătându-i că, chiar și după criteriile sfinției sale, ecumenismul, ca erezie nouă, și
sinodul din Creta, ca sinod tâlhăresc, sunt osândite, respectiv respinse de către
sinoade sau ierarhi particulari.

Din trecutul nu prea îndepărtat, amintesc anatema dată ecumenismului, în 1983
de către Sinodul ROCOR. După ce ROCOR s-a reunificat cu Biserica Ortodoxă
Rusă,  în  2007,  toate  documentele  acelei  Biserici  au  devenit  oficială  pentru
Biserica Rusă,  inclusiv această anatemă, dată deci  de cea mai mare Biserică
Ortodoxă din lume.

Iată textul anatemei[17]:

 

Anatema – celor care se ridica impotriva Bisericii Ortodoxe si sustin ca Biserica
lui Hristos s-a impartit  in asa-zise „ramificatii”,  ce difera una de alta dupa
doctrina si modul de viata, sau ca Biserica nu a existat in chip vazut, ci se va
constitui abia in viitor, cand toate „ramificatiile”, sau partile, sau confesiunile si
chiar toate religiile se vor uni intr-un singur trup. Anatema – si celor care nu
deosebesc Preotia si Tainele Bisericii de „preotia” si „tainele” ereticilor, dar
afirma ca botezul si euharistia ereticilor ar fi suficiente pentru mantuire. De aici
anatema – si celor ce comunica in mod conștient cu ereticii amintiti sau susțin,
propaga si iau apararea ereziei ecumeniste proaspăt apărute a acestora sub
pretextul pretinsei iubiri fraterne sau presupusei uniri a creștinilor scindați!



 

La o conferință panortodoxă din Moscova[18], ținută în anul 1948, la care BOR a
fost reprezentată la cel mai înalt nivel de către patriarhul Iustinian Marina, s-a
recomandat ca Bisericile Ortodoxe să nu participe la mișcarea ecumenistă, pentru
că  ecumenismul  dorește  să  construiască  o  „biserică  ecumenică”  contrară
adevăratei Biserici, ceea ce ar constitui căderea ortodocșilor, dacă ar participa la
ea, în ispita puterii lumești din pustiul Carantaniei; nu se mai discută ideea unei
uniri pe temeiuri dogmatice corecte; minimalismul dogmatic face ca aderarea la
„biserica” propusă de ecumenism să fie accesibilă și demonilor, care, și ei l-au
recunoscut pe Hristos ca Fiu al lui Dumnezeu etc.

În anul 2017, Biserica Georgiei a respins[19] actele sinodului din Creta pe motiv
că „documentele sinodului din Creta ar fi trebuit să reflecte învățăturile Bisericii,
ceea ce nu e cazul cu aceste documente” (punctul 4 al Comunicatului Patriarhiei
Georgiei).

Biserica Bulgară a decis că documentele din Creta nu pot fi acceptabile, pentru că
mai trebuie cumpănite și analizate, lucru pe care l-a făcut și Biserica Rusă.

De ani buni, Mitropolia Pireului anatemizează, în fiecare Duminică a Ortodoxiei,
erezia din Creta și ecumenismul în general[20].

Voi  încheia  această  demonstrație  cu  constatarea  că  suficiența,  dar  nu  și
necesitatea condamnării unei erezii de către Sfintele Sinoade este demonstrată în
canonul 15 I-II de către folosirea conjuncției disjunctivă „sau” din expresia „sau
de Sfinții  Părinți”,  de unde vedem că pentru erezia pentru care se întrerupe
pomenirea trebuie să fie osândită fie de Sfintele Sinoade, fie de Sfinții Părinți.

„Sau de Sfinții Părinți” vs. „Și de Sfinții Părinți”

Ajungem acum la a doua expresie legată de ceea ce autorul dorește a fi o condiție
necesară a îndreptățirii întreruperii pomenirii.

În documentul pe care îl analizăm expresia este preluată sub forma „Sau de Sfinții
Părinți”  în  textul  canonului,  dar  atunci  când  este  analizată,  automat,  textul
devine  „Și de Sfinții Părinți”.



Diferența este foarte importantă, deoarece în varianta cu „sau” canonul prevede
că erezia, pentru a se produce canonic nepomenirea, trebuie să fie osândită de
către sfintele sinoade sau de cugetarea Sfinților Părinți, înțelegându-se aici Sfinții
Părinți din toate timpurile, mai cu seamă din epoca în care erezia produce efecte.
Și nu poate fi vorba de o condamnare a ereziei din partea Sfinților Părinți în
canoanele lor, deoarece în Pidalion vedem că sfinții nu condamnă de unii singuri
erezii,  pentru că sarcina condamnării  canonice a unei  erezii  este a sinodului
ecumenic, nu al unei persoane.

În varianta cu „și”, textul implică necesitatea ca erezia respectivă să fie osândită
obligatoriu atât de sinoade, cât și de Părinți.

Or, prin aplicarea corectă a textului, vedem că toți Sfinții Părinți ai epocii noastre
au osândit erezia ecumenistă, de la Sfântul Iustin Popovici, care a scris o carte
întreagă despre Ortodoxie și ecumenism, numindu-o panerezie sau erezia tuturor
ereziilor,  la  Sfântul  Paisie  Aghioritul,  care  a  întrerupt  pentru  o  perioadă
pomenirea ierarhului Atenagora, pentru că a ridicat anatemele din secolul al XI-
lea, la sfântul Serafim Sobolev, la Sfântul Nicolae Velimirovici, la Sfântul Ioan
Maximovici și la mulți alții, inclusiv la teologi de vază, precum părintele Dumitru
Stăniloae,  protopresbiter  Theodoros  Zisis,  care  a  și  întrerupt  pomenirea
ierarhului în 2017, Dimitrie Tselenghidis, Maximos Karavas, duhovnicul Sfântului
Paisie, care a întrerupt, la rândul său, pomenirea.

Vedem din aceasta că nu este obligatorie o condamnare sinodală a ereziei pentru
a se întrerupe pomenirea,  fiind suficient ca eresul să fie osândit,  nu în sens
juridic, ci în sens misionar, de către cugetarea Sfinților Părinți.

Desființează canonul 15 I-II dreptul de a nu pomeni ierarhul eretic?

Încheiem analiza canonului 15 I-II cu o considerație de ordin juridic. Canonul este
ultimul din categoria celor care permit întreruperea pomenirii,  iar în ordinea
interpretării și aplicării normelor juridice ar trebui să fie considerat cel aflat în
vigoare, în considerarea faptului că e cel mai nou.

O comparație cu canonul anterior, 31 apostolic, ne arată că gama de fapte comise
de ierarh care  permite  întreruperea pomenirii  este  restrânsă de  la  erezie  și
purtare necuviincioasă, cum permitea canonul 31 apostolic, doar la erezie.



La această decizie a contribuit probabil și cugetarea patristică a secolelor ce au
trecut între cele două canoane, în care Sfinții Părinți ne sfătuie să nu îl judecăm
pe ierarh pentru faptele sale, altele decât erezia, și canonul (la care se adaugă și
canoanele 13, 14 și prima teză a canonului 15 I-II) care prevede că atunci când
ierarhul este vinovat de altceva decât erezia, nu se cuvine ca preotul să întrerupă
pomenirea sau să îl judece.

De asemenea, tot ca criterii precise de limitare a cauzelor pentru întreruperea
pomenirii s-au introdus obligativitatea ca ereziile să fie condamnate de Sfintele
Sinoade sau de Sfinții Părinți, adică de cugetarea Bisericii, cuprinsă în deciziile
sinoadelor și în scrierile patristice, după cum am văzut că a înțeles și canonistul
sârb Nicodim Milaș, tocmai pentru ca preoții să nu cadă în eroare și să întrerupă
pomenirea pentru vreo erezie închipuită (cum am văzut că se întâmpla în Rusia,
până când s-au stabilit criterii mai precise, inclusiv cel invocat de autorul nostru,
de  a  se  întrerupe pomenirea  doar  pentru  o  erezie  condamnată  de  sinoadele
anterioare, ceea ce poate avea un sens pastoral, dar, am văzut mai sus, anulează
libertatea oferită de canon de a se întrerupe pomenirea din conștiință, nu din
obligație).

Dar nu este acceptabil să credem că Sfântul Fotie, el însuși un luptător acerb
contra ereziei papistașe, ar fi fost de acord ca Biserica să stea pasivă în fața unei
noi erezii, cum ne îndeamnă autorul nostru și toți ecumeniștii, și să ia atitudine
doar după ce aceasta este condamnată de vreun sinod.

La  această  concluzie  ajungem și  analizând  corelația  acestui  canon  cu  altele
conexe, care prevăd că o erezie deja condamnată de sinoade nu mai permite
libertatea de a întrerupe pomenirea sau nu, ci  impune obligativitatea acestui
lucru, după cum am arătat mai sus.

O altă precizare procedurală a canonului, inexistentă în canonul 31 apostolic, dar
subînțeleasă din interpretarea canonului 3 al sinodului al treilea ecumenic, este
aceea că preotul are voie să se despartă de ierarhul său „înainte de judecarea
sinodicească a acestuia” (Milaș spune că se poate despărți imediat  ce a luat
cunoștință de erezia ierarhului său, cum am văzut că au făcut și cei din secolul al
IV-lea cu Nestorie).

Această precizare ne arată că întreruperea canonică a pomenirii este o libertate
morală  acordată  preotului,  nu  o  obligație  juridică.  Arhid.  Ioan  N.  Floca



subliniază acest lucru, atunci când spune: „În alte texte canonice se prevede că,
dacă vreun cleric constată că episcopul său profesează vreo erezie, este
liber să se despartă de acesta fără nicio formalitate (can. 15 I-II), pentru că
nu se departe de un episcop, ci de o erezie” (s.n.).

Canonul impune și două obligații, dar nu în sarcina preotului care se desparte de
episcopul său eretic, ci a episcopului și a restului Bisericii.

Prima  obligație  este  aceea  ca  episcopul  să  nu  treacă  la  represiune
împotriva  preotului  care  i-a  întrerupt  pomenirea,  pentru  că  acesta  s-a
îngrădit înainte de judecarea eresului respectiv.

A doua impune obligația întregii Biserici de a-i trata pe acești preoți cu
cinstea cuvenită celor ortodocși, nu de a-i marginaliza și trata ca niște
paria ai Bisericii.

În fața acestei grile juridice de interpretare a canonului, ne întrebăm oare cum se
numesc aceia care, interpretând după capul lor canonul 15 I-II, în așa fel încât să
le  reprezinte  interesele  ierarhilor  vinovați  de  erezie,  calcă  în  picioare  toate
prevederile acestuia? Se numesc călcători ai legii canonice a Bisericii.

   

Este posibilă pomenirea fără a ieși din Biserică?

Răspunsul la această întrebare este obligatoriu da, din motivele pe care le voi
detalia în continuare.

După  ce  am încheiat  demonstrarea  faptului  că  pentru  a  se  putea  întrerupe
pomenirea este suficient ca erezia să fie osândită de către cugetarea ortodoxă,
consemnată în Sfintele Sinoade sau în cugetarea patristică, și că pomenirea se
întrerupe liber înaintea cercetării sinodicești a celui cu cuget eretic, pentru că
după  aceea  ea  devine  obligatorie,  să  încercăm  să  răspundem  la  întrebarea
ridicată de lucrarea analizată, dacă este totuși posibilă întreruperea pomenirii
fără a cădea din Biserică.

Autorul nostru pare a fi de părere că nu. Cu toate acestea, faptul că există cel
puțin trei canoane care o facilitează ne dă dreptul să afirmăm răspicat că da.



Primul lucru la care trebuie să ne gândim este dacă prin întreruperea pomenirii
se iese automat în afara Bisericii.

Argumentul în defavoarea acestei idei este însuși canonul 15 I-II. Dacă Sfinții
Părinți,  Sfântul  Fotie,  a  cărui  pomenire  o  săvârșim  azi,  ar  fi  știut  că  prin
nepomenire se cade în afara Bisericii, ar mai fi permis această practică?

Dacă prin nepomenirea patriarhului Nestorie toți cei despre care am vorbit mai
sus ar fi căzut în afara Bisericii, ar mai fi emis sinodul al treilea ecumenic un
canon prin care să îi reprimească în Biserică?

Poate cineva crede cu adevărat că Sfinții Părinți au emis cel puțin trei canoane
care permit nepomenirea, dacă ar fi considerat că prin despărțirea canonică de
episcop, pentru erezia aceluia, slujbele celui care nepomenește își pierd harul, iar
el se situează în afara Bisericii?

Această impresie greșită este tributară unei viziuni episcopolatre, care confundă
rolul atribuit episcopului care învață dreapta credință cu cel al celui care învață
erezia.  Toate citatele  pe care autorul  nostru le  evocă pentru a  arăta cât  de
importantă este prezența episcopului în Biserică sunt perfect corecte și exprimă
exact importantul rol al episcopului în Biserică, pe care noi nu îl negăm sub nicio
formă.

În momentul în care însă episcopul începe să propovăduiască o erezie cu capul
descoperit, el încetează de a mai fi conducător și învățător, chiar dacă continuă să
săvârșească „pe avarie”, dacă îmi este permis termenul, cele sfinte, cum am căzut
de acord încă de la începutul acestei analize.

Locul  său  ca  învățător  central  al  Bisericii,  ca  depozitar  și  garant  al  dreptei
credințe devine vacant, iar această vacanță este valabilă și pentru cei ce întrerup
pomenirea sa și pentru cei ce continuă să rămână alături de el.

Acest lucru l-a înțeles cumva și autorul nostru, când apelează la un cuvânt al
Sfântului  Teofilact  al  Bulgariei,  care,  în  tâlcuirea  la  Epistola  către  Evrei,
îndeamnă clar ca „dacă arhiereul este rău după credință, deci dacă are dogme
eretice și hulitoare, fugi de dânsul, măcar de ar fi și înger din cer, iar dacă e rău
după petrecere și viață, supune-te lui… căci arhiereul care se poartă rău nu va
sfătui niciodată pe alții să se poarte și ei rău. Căci făcând fapte rele, el însuși se
rușinează, lucru arătat de aceea că se folosește de toate mijloacele pentru a se



ascunde de lume; și atunci, cum poate să îi învețe pe alții cele ce el ascunde? Dar
e cu neputință ca arhiereul rău cu credința să nu propovăduiască până la
urmă și norodului socoteala eretică avută în inima sa” (s.n.).

Cu inconsecvența care deja îi e caracteristică, autorul folosește acest citat din
Sfântul Teofilact pentru a arăta că de ierarhul eretic nu trebuie să te depărtezi, ci
trebuie să continui  să stai  alături  de el,  să te  împărtășești  cu el:  „Varianta
echilibrată, ortodoxă, este ca atunci chiar și când numai bănuim că un
ierarh este eretic, fiind însă necaterisit, să-l pomenim în rugăciune, să ne
împărtășim cu el, știind că harul lucrează prin el, dar totuși să nu îi urmăm în
niciun  chip  învățătura  rătăcită,  ci  numai  partea  de  învățătură  care  este
neîndoielnic  ortodoxă”.

Oare cum reușește un preot care rămâne în contact cu ierarhul său eretic să
rămână necontaminat și el, și mai ales turma sa, atunci când ierarhul începe să
propovăduiască poporului socoteala eretică avută în inima sa?

Oare au greșit Sfinții Părinți când au cerut, cum se vede și la Sfântul Teofilact, și
la  Sfântul  Ioan  Gură  de  Aur,  citat  mai  sus,  să  fugim  de  ierarhul  care
propovăduiește public erezia sa (e adevărat, sfinții ne îndeamnă să fugim când
erezia sa devine publică, nu când este la stadiul de bănuială a noastră)?

Acest tip de „fugă rațională”, cum o numește autorul, îl opune direct cuvintelor
sfinților, ceea ce ne lasă să credem că practic nu concede sub nicio formă vreun
drept la nepomenire, în ciuda prevederilor Sfintelor Canoane despre care am
vorbit.

Dacă ar fi să credem că această strategie este ortodoxă și patristică, ar
însemna să credem că de fapt este absolut irelevant dacă episcopul este
eretic sau nu, de vreme ce preoții pot să reziste învățăturii sale eretice, să
țină poporul pe calea cea dreaptă indiferent de ce spune episcopul și să le
asigure mântuirea.

Rămâne întrebarea: Dacă această strategie este cea corectă, ce importanță mai
are episcopul în Biserică, de vreme ce el ar putea să învețe numai erezii, iar
preoții ar putea să conviețuiască cu el, fără a avea nevoie să învețe nimic de la el?
De ce atunci se vor fi chinuit Sfinții Bisericii să caterisească episcopii eretici, să
lupte contra lor, când puteau foarte bine să le ignore învățăturile eretice?



Și o altă întrebare: Cum poate cineva crede că un episcop care a pornit pe
calea ereziei și are o învățătură eretică asumată public mai poate avea și
învățături  ortodoxe  de  care  să  te  folosești,  când  este  de  așteptat  ca
perseverența în erezie să îi pervertească întreaga învățătură?

Este adevărat că aici autorul face o comparație cu Sfinții Părinți care au preluat
învățăturile ortodoxe ale lui Origen, ocolind greșelile sale dogmatice, dar este de
crezut că Dumnezeu i-a apărat de acele greșeli, într-o epocă în care Origen nu era
încă condamnat. În plus, Origen era un simplu intelectual, nu îi datora nimeni
ascultarea care i se datorează episcopului[21].

Chiar și așa, găsim la unii sfinți unele reflexii ale teoriilor condamnate ale lui
Origen, pe care însă Biserica nu le-a considerat definitorii în viețile și operele lor,
neafectându-le viața sfântă, într-o epocă în care acei iluștri bărbați ai Bisericii
despărțeau apele cunoașterii și dărâmau duhul idolatru al culturii clasice, pentru
a face loc viziunii creștine despre lume, iar astfel de scăpări puteau apărea fără a
tulbura viața Bisericii, așa cum au făcut-o în secolul al VI-lea, când sinodul al
cincilea ecumenic a trebuit să îl condamne pe începătorul tulburării.

De aici  se  vede însă  că  este  practic  imposibil  să  te  ferești  tot  timpul  și  să
navighezi între învățăturile corecte și incorecte ale unora, iar dacă nume ilustre
ale Bisericii au fost ispitite să cocheteze cu învățături pe care Biserica le-a găsit
ulterior neortodoxe, preoții și poporul oare nu riscă să aibă?

Exemplul autorului nostru e relevant, pentru că, cu inconsecvența știută, pe de o
parte, citează pasaje care vorbesc despre pericolul ecumenismului și cum acesta
trebuie  combătut,  pe  de  alta,  apără  cu  fervoare  ierarhia  care  a  pactizat  cu
ecumenismul,  după cum vom vedea în continuare,  când vom analiza părerea
sfinției sale despre sinodul tâlhăresc din Creta.

Această opinie personală, nu numai neconfirmată de nicio sursă patristică, dar
combătută de toată practica patristică, o numește autorul nostru diferența dintre
râvnitori și nepomenitori, râvnitorii fiind cei care rămân în comuniune cu ierarhul
eretic, chiar dacă, așa cum am spus, el și-a pierdut statutul de învățător al dreptei
credințe, devenind, cum spune Sfântul Teofilact, învățător al socotelii sale cele
rele.

Dacă mai adăugăm faptul că, atunci când este eretic dovedit, continuă să facă
cele sfinte pentru popor, deși nu mai are curăția necesară înaintea lui Dumnezeu,



putem să observăm ceea ce mulți nu par a fi în stare să observe: ierarhul nu este
sursa harului, care face ca Biserica să funcționeze!

Hristos este sursa harului, Duhul Sfânt este cel care îl transmite, ierarhul este
doar cel care îl administrează plenar în Biserică.

Autorul despre care vorbim oferă totuși o mică portiță de scăpare, din care se
înțelege că ar fi totuși de acord că dacă canonul 15 I-II există prevederea din teza
a doua nu poate fi trecută cu vederea complet.

Astfel, oferă un clasament al atitudinilor față de nepomenire, evidențiind câteva
atitudini:

a nu pomeni pe un ierarh eretic este riscant, fiindcă ne putem înșela, iar1.
el să nu fie eretic, încât să ne osândim;
a nu pomeni pe cei ce îl  pomenesc pe ierarhul eretic este o nebunie2.
osândită de Sfintele Canoane;
la cealaltă extremă se află a urma învățăturilor unui ierarh eretic încă3.
necaterisit, ceea ce duce la pierderea sufletului.

Cea de-a treia atitudine evidențiată aici este cea care face diferența dintre poziția
nepomenitorilor echilibrați și cea a nepomenitorilor extremiști. Aceștia din urmă
susțin că toți cei ce nu întrerup legătura cu ierarhii eretici sunt și el, la rândul lor,
eretici.

Față de această poziție, noi, nepomenitorii echilibrați, susținem punctul de vedere
al sinodului din Alexandria din 362, evocat pe larg și de către autorul nostru, care
face diferența între cei care sunt sub stăpânirea unor ierarhi eretici și acceptă
erezia din neputința de a lupta cu ea, și cei care o îmbrățișează de bună voie și o
promovează. Accentul pe care noi îl punem pe mărturisirea și promovarea ereziei
pentru a fi considerat eretic face ca să nu cădem în judecarea întregului popor ca
eretic, așa cum au făcut-o nepomenitorii extremiști.

Luând în calcul această categorisire a atitudinilor față de erezia ierarhului încă
necondamnat, mi-aș permite să cred că, de fapt, autorul nostru se plasează deplin
în  categoria  a  treia  a  propriei  enumerări,  în  extrema acceptării  învățăturilor
ierarhului eretic, la care aș mai adăuga și o completare, desprinsă din canonul al
doilea al Sfântului Atanasie, emis de Sinodul din Alexandria în 362: „Ca cu cei ce
au căzut și au apărat păgânătatea, pocăindu-se adică (dacă s-au pocăit), să ne



împărtășim împreună, dar să nu se dea lor loc în cler”.  Iată și  tâlcuirea din
Pidalion: „Și dar zicem că ierosișii câți nu numai că s-au împărtășit cu arienii și au
mărturisit că socotesc câte ei socotesc, ci s-au făcut cu dânșii și apărători ai
eresului,  încât  au  îndemnat  și  pe  alții  de  s-au  dus  la  arianismos,  aceștia
întorcându-se la dreptslăvitoarea Biserică se cade să-i primim. Nu însă să-i lăsăm
în treapta ierosirii, ci ca pe mireni să îi avem de aici”.

Motivul  pentru  care  fac  această  constatare  este  acela  că,  în  ultima parte  a
scrierii, autorul face un elogiu deplin al sinodului din Creta, pe care îl consideră
un moment epocal în viața Bisericii Ortodoxe, la care Biserica Ortodoxă Română,
prin ierarhii săi străluciți, a adus o contribuție definitorie.

Dacă ținem seama și de faptul că autorul nostru consideră că niciun ierarh din
România nu are nicio urmă de cuget eretic și de acest studiu, în care promovează
de fapt starea de erezie din Biserică și critică lupta antiecumenistă, susținând că
ierarhii  români  sunt  fermi  luptători  pentru  Ortodoxie  în  cadrul  mișcării
ecumeniste, par a se împlini toate cele patru condiții impuse de către sinodul
alexandrin pentru care cel rămas în comuniune cu erezia să primească iertarea,
dar nu și păstrarea rangului în cler: împărtășirea concepției eretice, mărturisirea
ei publică, apărarea și promovarea ei.

Și așa se adeverește avertismentul Sfântului Teofilact, prezentat mai sus, că cel
ce preferă să rămână în comuniune cu ierarhul eretic va suporta, mai devreme
sau mai târziu, consecințele expunerii la învățăturile acestuia.

Adăugăm îndemnului  sfântului  episcop bulgar încă două,  al  avvei  Teodor din
Fermi și al avvei Isaia: „Avva Teodor din Fermi învăța că trebuie să îi ajutăm pe
cei căzuți în erezie să se întoarcă la dreapta credință, dar dacă nu izbutim, să
tăiem prieteșugul cu ei, ca nu cumva să ne tragă și pe noi în rătăcire. Avva Isaia
sfătuia să nu stăm de vorbă cu ereticii, ca nu cumva să ne vatăme otrava lor cea
purtătoare de moarte, nici să le citim cărțile, ca nu cumva să dăm morții sufletului
nostru”[22].

Aceste îndemnuri sunt valabile și când e vorba de eretici necondamnați, și când e
vorba de cei condamnați.

Ce legătură au astfel de cuvinte patristice cu planul propus de autorul nostru, de
a rămâne strâns lipit de ierarhul eretic, sperând că astfel nu se va contamina de
erezia  lui?  Oare  dacă știau  că  această  atitudine  este  cea  corectă,  nu l-ar  fi



recomandat Sfinții Părinți, în locul întreruperii pomenirii, pentru a scuti Biserica
de tensiunile inerente acesteia?

Și dacă Sfinții  Părinți  au permis nepomenirea și  nu au îndemnat niciunde ca
preotul să rămână alături de ierarhul său eretic, de ce nu le permite totuși autorul
nostru celor care nu au capacitatea sfinției sale de a rezista conviețuirii cu un
ierarh eretic să se îngrijească de sufletul  lor prin separarea de acesta,  după
modelul patristic pe care l-am văzut mai sus?

De ce, absolutizând dreptul său de a continua să pomenească, pe temeiul faptului
că Sfintele Canoane nu pedepsesc continuarea pomenirii ierarhului necaterisit, le
refuză nepomenitorilor dreptul oferit de către aceleași Sfinte Canoane de a se
îngrădi de ierarhul eretic?

Mitropolitul Teofan, acuzat că a rebotezat un prunc?

Ajungem astfel, spre finalul analizei noastre, la cele două „minuni” invocate în
sprijinul pretinsei rătăciri a nepomenitorilor.

În prima, ni se spune că o familie de creștini și-a botezat copilul la Rădeni, în
momentul când acolo exista o puternică luptă antiecumenistă, iar la ieșirea din
cristelniță, copilul s-ar fi umplut de bube, iar familia l-a dus mitropolitului Teofan,
care l-a rebotezat și astfel copilul și-a revenit.

 Povestea este însoțită de o trimitere la un film de pe Youtube despre Rădeni din
09.02.2017, dar în care nu se face referire la acest eveniment, fără a se înțelege
totuși dacă această poveste s-a întâmplat la în iarna lui 2017 sau mai târziu.

În cazul în care se acreditează ideea că povestea s-a întâmplat în primele zile ale
Rădeniului, adică în iarna lui 2017, cum ar lăsa să se înțeleagă legătura cu filmul
de pe ProTv,  atunci  există  o  problemă canonică,  deoarece în  iarna lui  2017
ieromonahul Pamvo de la Rădeni nu era caterisit încă, Tainele făcute de el fiind
valabile, chiar și după standardele MMB, care ia în serios caterisirile preoților
nepomenitori, făcute cu încălcarea canoanelor despre care am vorbit pe larg mai
sus.

În aceste condiții, dacă pruncul a fost botezat pe când ieromonahul Pamvo era
necaterisit,  iar  mitropolitul  Teofan  l-a  rebotezat,  atunci  mitropolitul  se  face



vinovat față de canonul 47 apostolic, care spune: „Episcopul sau presbiterul dacă
ar boteza din nou pe cel ce are botezul cu adevărat sau dacă nu ar boteza pe cel
spurcat  de către eretici,  să  se caterisească ca unul  care ia  în  râs crucea și
moartea Domnului și nu deosebește preoții adevărați de preoții mincinoși” și ar
trebui caterisit.

Înțeleg  că  autorul  nostru  este  de  opinie  că  nepomenitorii  sunt  eretici  din
momentul începerii protestului lor, dar ce se întâmplă cu mitropolitul Teofan dacă
într-o zi un sinod ortodox va constata că ieromonahul Pamvo era preot chiar și
după caterisirea sa abuzivă de către mitropolit, după modelul preoților din timpul
lui Nestorie? Va trebui caterisit sau nu mitropolitul Teofan pentru că a rebotezat
un prunc perfect botezat, deși trebuia să știe canoanele și faptul că nu avea
dreptul să îl caterisească pe preotul care a făcut botezul inițial?

Pentru  că  dacă  l-a  botezat  în  februarie  2017,  lucrurile  sunt  clar  și  după
standardele pe care le impune mitropolitul însuși.

Cât privește pretinsa boală a pruncului, dacă ea a existat cu adevărat, ea putea fi
rodul unei condiții medicale pasagere, nicidecum al botezului la nepomenitori.

Foarte mulți copii sugari au o condiție fizică numită dermatită, prin care se curăță
după naștere. Aceasta se manifestă prin bubițe pe trup, de genul celor descrise în
această poveste.

Ele trec așa cum și apar și nu au nicio legătură cu botezul, nefiind necesară nici
măcar intervenția vreunui medic, darămite a ditamai mitropolitul îndurerat, care
să facă „minuni” în timp ce rebotează un prunc gata botezat ortodox.

Folosirea unor astfel  de argumente îl  coboară pe autorul  nostru în gruparea
extremiștilor de tot felul din Biserică, care vânează „împuțirea aghezmei”, pentru
„a determina” dacă mai e preot cu har sau nu, sau a stiliștilor, care cred că ei
sunt Biserică reală și unică în România pentru că Iordanul se întoarce înapoi în
Israel când se slujește Boboteaza pe calendarul vechi acolo.

Nivelul academic al lucrării, și așa prejudiciat serios de toate lipsurile remarcate
la începutul studiului, este puternic afectat de astfel de argumente.

Bine măcar că autorul nostru nu a menționat discuția dintre dracul și părintele
Ioan  de  la  Rarău[23],  căruia  dracul  i-a  arătat,  chipurile,  cât  de  răi  sunt



nepomenitorii!

Folosirea morții protosinghelului Antim pentru a denigra nepomenitorii

Cea de-a doua „minune” la care face apel autorul nostru este legată de moartea
protosinghelului Antim Gâdioi.

După ce spune că acesta a fost repudiat de către duhovnicul său, ca un străin de
Biserică, că a plecat la Bistrița, unde, prin severitate, a provocat exodul obștii
mănăstirii (cei mai mulți din obștea de atunci erau preoți care nu aveau nimic de-
a face cu viața mănăstirească, fiind oameni profund lumești), că a oprit pomenirea
și a plecat la Petru Vodă, ne relatează că în preziua morții  sale ar fi  avut o
discuție cu mitropolitul Teofan, care l-ar fi rugat să revină în Biserică, iar în ziua
morții mergea undeva unde dorea să întemeieze „Biserica Ortodoxă Adevărată”,
al cărei episcop urma să fie.

Ar fi interesant ca ucenicii părintelui Antim să îi solicite să prezinte dovezi din
care să rezulte că cele spuse sunt adevărate.

Rămâne un mister de unde un preot de la Vâlcea știe atât de multe detalii despre
viața  internă  a  Mitropoliei  Moldovei  și  despre  isprăvile  duhovnicești  ale
mitropolitului  Teofan!

Este foarte trist  și  pentru urmașii  duhovnicești  ai  părintelui  Antim și  pentru
ucenicii celorlalți preoți care au fost în comuniune cu ei că modul în care au știut
să facă mărturisirea a fost atât de nepotrivit, după despărțirea noastră din 2018,
încât  au ajuns să fie  modele pentru detractorii  ecumeniști,  prin care aceștia
încearcă să distrugă lupta noastră, până la un punct comună, obligându-ne pe noi
să reparăm ceea ce au stricat ei cu exaltarea lipsită de discernământ cu care
înțeleg să se poziționeze față de Biserica noastră, față de membrii ei, față de cler
și față de noi, ceilalți mărturisitori.

„Cea mai gravă minciună e cea aproape de adevăr”

Am intitulat ultima secțiune a acestei recenzii cu un „aforism” aparținând chiar
părintelui Alexandru, spus într-o discuție cu un preot nepomenitor, nepublicată în
cartea pe care o terminăm de analizat.



După ce ne-a ținut în suspans cu privire la opinia sfinției  sale despre erezia
ecumenistă a ierarhilor, lăsându-ne să credem că ar accepta că a existat o cădere
a acestora, la finalul lucrării lucrurile au devenit clare, în momentul în care a
decretat  că  la  Creta  ierarhii  români  au  scris  o  pagină  de  mare  eroism
duhovnicesc, că au luptat pentru afirmarea Ortodoxiei în fața ecumenismului, că
documentele din Creta sunt o victorie și, evident, că nepomenitorii greșesc când
le critică.

Rămân totuși sub semnul întrebării anumite reacții față de documentele din Creta
și față de evaluările autorului nostru cu privire la ele.

De exemplu, dacă documentele din Creta au fost atât de ortodoxe, cum se face că
sinodul din Biserica Georgiei a spus clar că ele sunt eretice? Pentru că expresia
„documentele trebuia să reflecte învățătura Bisericii, ceea ce nu e cazul cu acest
set de documente” exact asta înseamnă, întrucât un document care nu reflectă
învățătura Bisericii este eretic în gândirea ortodoxă.

Cum se face că în octombrie 2016 Patriarhia Română și-a exprimat opinia că
documentele mai trebuie nuanțate, explicitate și analizate, dacă ele sunt foarte
bune și sunt un triumf al Ortodoxiei contra ereziei ecumeniste?

Cel mai important comentariu pe care îl avem cu privire la valoarea documentelor
din Creta vine tocmai dinspre Mitropolia Olteniei, din partea mitropolitului Irineu
al  Olteniei,  care,  în lucrarea Biserica în actualitate sau actualitatea Bisericii,
editată de către Editura Academiei Române în 2018, recunoaște că „la întrunirea
din Creta termenul Biserică, ce a fost atribuit și celorlalți creștini, nu s-a folosit în
sensul său dogmatic, ci s-a folosit impropriu în sensul de comunitate reli-gioasă.
Dar  fiind  vorba  de  documentele  «Sfântului  și  Marelui  Sinod» considerăm că
trebuiau totuși să fie alcătuite cu mai multă atenție și responsabilitate. Sintagma
Biserici eterodoxe este o expresie contradictorie, confuză și neavenită… Așadar,
conținutul documentului intitulat Relațiile Bisericii Ortodoxe cu ansamblul lumii
creștine este neclar și nu are perspective, fiind marcat de o ambiguitate care nu îi
mulțumește nici pe ortodocși, nici pe «eterodocși»”[24].

În nota 2206 de la aceeași pagină a cărții,  mitropolitul Olteniei consideră că
„oricine își dă seama că va fi  o problemă pentru cei care vor veni după noi,
constatând că s-a folosit termenul Biserică pentru cei care nu au aceeași credință
cu noi. Ei vor avea îndreptățirea justă să constate cu nemulțumire că acest



apelativ s-a folosit mai înainte de către un «Sinod». De aceea, și pe bună dreptate,
se  pot  ridica  unele  semne  de  întrebare  împotriva  acestui  termen  atribuit
eterodocșilor,  formulare  considerată  o  mare  greșeală  pentru  un  text
sinodal… Sintagma Biserici  eterodoxe cuprinde două contradicții  vizibile”[25]
(s.n.).

Mitropolitul Olteniei constată în mod corect că la sinodul din Creta s-a folosit o
formulare care este o mare greșeală pentru un text sinodal. În Ortodoxie,
sinoadele care au formulări foarte greșite sunt considerate „sinoade tâlhărești”,
iar greșelile lor sunt erezii.  Prin urmare, mitropolitul Olteniei constată pe
drept cuvânt că sinodul din Creta, pe care îl numește când „întrunirea din
Creta”, când „Marele și Sfântul Sinod”, între ghilimele, a emis o formulă,
adică o învățătură de credință eretică.

Mai  mult,  mitropolitul  recunoaște  că  generațiile  viitoare  vor  avea  o
îndreptățire justă să constate cu nemulțumire că sinodul  din Creta a
greșit,  însă  nu  ne  conferă  același  drept  și  nouă,  celor  din  generația
actuală, pe care ne numește, în altă pagină a cărții, schismatici, pentru că
am făcut și facem ceea ce creștinii au făcut mereu în istoria Bisericii,
când ierarhii cu greșit și nu și-au asumat greșeala, ci au persistat în ea:
ne-am despărțit de ei.

Mai  merită  remarcată  și  detașarea  cu  care  ierarhul  oltean  vorbește  despre
această greșeală, într-o manieră impersonală, de ca și când ar fi un atașat de
presă acolo, nu un participant și semnatar al documentelor.

La fel de îndoielnică este și perspectiva pe care o propune când spune că și alte
sinoade ecumenice ale trecutului au ținut ședințe și sinoade în care au clarificat
definițiile dogmatice adoptate, lăsându-ne să înțelegem că la sinodul din Creta
s-au adoptat hotărâri dogmatice, ceea ce este adevărat, dar mergând, prin
această recunoaștere împotriva curentului principal al dezinformării, promovat de
către Patriarhie, care afirmă cu tărie că sinodul din Creta nu trebuie să preocupe
pe nimeni,  că acolo nu s-a adoptat nicio decizie dogmatică,  de unde ar veni
concluzia că nu este nevoie de acordul pleromei pentru ce s-a adoptat
acolo.

De altfel, din ce vedem și la mitropolitul Olteniei, și la autorul pe care îl analizăm
aici,  pleroma nu mai  are niciun rol  în  noua eclesiologie ecumenistă,  definită



lapidar  de  către  articolul  22  din  documentul  Relațiile  Bisericii  Ortodoxe  cu
ansamblul lumii creștine, în care se spune că orice opoziție față de deciziile din
Creta trebuie tratată ca un afront la adresa Bisericii și cei care îndrăznesc să aibă
altă opinie decât cea a arhiereilor, singurii care mai contează în Biserica de tip
ecumenist,  trebuie  tratați  ca  schismatici/eretici/parasinagogali,  așa  cum sunt
tratați în scrierea părintelui Alexandru nepomenitorii.

Noua  sinodalitate  promovată  de  Creta  se  mulează  mai  mult  pe  tiparul  de
sinodalitate papistașă decât pe libertatea și sobornicitatea ortodoxe. Nu este de
mirare  atunci,  că  Patriarhia  Română,  după  spusele  autorului  nostru,  vajnică
luptătoare contra ecumenismului, a publicat de curând o carte despre papalitate
și sinodalitate, în care se argumentează că viitorul aparține „Bisericilor surori”
unite, peste care vor prezida papa, în calitate de primat, și un sinod, din care
probabil vor face parte și cei ce vând, cu pași repezi, Ortodoxia unui nou proiect
uniat[26].

Aceasta este considerată o mare victorie,  sau, în cuvintele părintelui  Patriciu
Vlaicu, exprimate la un moment dat într-o discuție cu un nepomenitor, o realizare
demnă de Sfântul Marcu Eugenicul. Aferim!

Se cuvine să analizăm, pe scurt, afirmația autorului nostru din care reiese că la
Creta patriarhul  nostru și  ierarhii  participanți  au afirmat  cu tărie  unicitatea,
sobornicitatea, apostolicitatea și sfințenia Bisericii noastre.

Promovată de către presa aservită, această afirmare a fost tratată ca o mare
victorie, de ca și când ar fi avut loc în fața unei adunări a molahilor islamici, sau
în lucrările Conciliului Vatican, sau într-un sinod budist, nu în plin sinod ortodox,
unde cele patru atribute ale Bisericii noastre sunt cunoscute încă nu 381, când au
fost aprobate pentru totdeauna de către sinodul al doilea ecumenic.

Din această afirmație vedem cam în ce duh antiortodox s-a desfășurat acest sinod,
dacă  printre  întâistătătorii  Bisericilor  a  existat  o  partidă  atât  de  puternică
contestatoare a caracteristicilor Bisericii, de a trebuit să lupte patriarhul nostru
pentru a le impune.

Oare de unde provine acest duh antieclesial,  antiortodox? Fără nicio îndoială
provine de la îndelungata expunere la erezia ecumenistă, care, departe de a se
modela după concepția ortodoxă,  distruge conștiința ortodoxă,  în așa măsură
încât se ajunge ca la un sinod ortodox să fie o victorie colosală să reușești să



afirmi un adevăr pe care copiii îl știu de mici, când părinții îi învață Crezul.

Mai există un aspect fundamental: afirmat în contextul ecumenist, adevărul
că Biserica Ortodoxă este una, sfântă, sobornicească și apostolească nu
înseamnă mai nimic.

De ce? Pentru că clubul acesta numit Consiliul Mondial al Bisericilor operează cu
concepția de relativism dogmatic și eclesial.

Dacă analizăm[27] cu atenție Declarația de la Toronto, pe care sinodul din Creta a
validat-o în mod oficial, prin faptul că a găsit câteva dintre principiile ei ca fiind
vitale pentru participarea la CMB, deși în ansamblu, documentul este profund
eretic, vedem că premisele III.4 şi III.5 postulează că nicio „biserică” membră a
CMB nu trebuie să îşi relativizeze propria doctrină eclesiologică şi că apartenenţa
la Consiliul Mondial nu presupune acceptarea unei anumite eclesiologii.

Premisa  IV.4  din  Declarație  postulează:  „Bisericile  membre  ale  Consiliului
Mondial  consideră relaţia altor biserici  cu Sfânta Biserică Catolică pe care o
mărturisesc Crezurile ca subiect de consideraţie reciprocă. Totuşi, apartenenţa
nu implică că fiecare biserică trebuie să considere celelalte biserici în
adevăratul şi deplinul sens al cuvântului” (premisa IV.4).

Prin urmare, dacă nicio participantă la CMB nu este obligată să își relativizeze
propria  doctrină  eclesiologică  și  nimeni  nu  trebuie  să  accepte  o  anumită
eclesiologie, cum luptă patriarhul Daniel la Creta cu eclesiologia ecumenistă?

Ce  importanță  are  pretinsa  afirmație  a  sinodului  că  Biserica  Ortodoxă  este
singura, unica, apostolească și sobornicească, de vreme ce cei din CMB nu sunt
obligați în niciun fel să țină cont de ea, și nici nu țin cont de ea, ca dovadă că
după 100 de ani de ecumenism nu s-a făcut niciun pas în direcția atragerii spre
dreapta  credință  a  protestanților  eretici.  Poate  doar  să  îi  fi  convins  pe
arhiepiscopul Nifon al Târgoviștei sau pe patriarhul Bartolomeu că Biserica nu s-a
pierdut, ci e încă vie în Ortodoxie!

Și, mai grav, ce importanță are că într-un sinod panortodox s-a afirmat ce se știe
din 381, despre caracteristicile ontice ale Bisericii noastre, de vreme ce, conform
principiului  expus  de  premisa  IV.4,  invocată  direct,  deci  ratificată,  de  către
sinodul din Creta, se afirmă clar că nicio participantă la CMB nu are obligația
să recunoască celelalte participante ca fiind biserici în adevăratul sens al



cuvântului?

Cum  crede  autorul  nostru  că  patriarhul  Daniel  va  convinge  întreaga  lume
protestantă de faptul că Biserica Ortodoxă este cu adevărat Biserica lui Hristos,
când, în conformitate cu premisa IV.4 din Declarația de la Toronto, cei din
CMB nici măcar nu sunt obligați să considere Bisericile Ortodoxe ca fiind
Biserici cu adevărat?

Iar întrebarea și  mai gravă: Ce victorie a obținut sinodul din Creta prin
ratificarea  acestei  premise,  prin  care  a  admis  cu  valoare  de  lege  că
protestanții  din  CMB  sunt  liberi  nici  să  nu  considere  Ortodoxia  ca
Biserică în adevăratul sens al cuvântului?

Cu ce drept a afirmat sinodul din Creta atașamentul pentru continuarea
luptei pentru „unitatea creștinilor”, în interiorul unei organizații în care a
acceptat să participe, deși știa că participanții la aceasta nici măcar nu
trebuie să facă efortul de a o considera Biserică?

Există totuși o altă motivație pentru care un sinod organizat de Ioannis Zizioulas a
făcut această afirmație, despre care autorul nostru spune că e o mare victorie a
Ortodoxiei.

Ioannis  Zizioulas  este  cel  care  a  promovat  intens  în  Ortodoxie  doctrina
„Bisericilor nedepline”[28], care, în variantă ortodoxă, ar însemna, pe scurt, că
Biserica Ortodoxă este locul unde se află acea Biserică a lui Hristos, pe care caută
să o realizeze cei din mișcarea ecumenică, iar în afară de ea se află biserici
nedepline, unele mai aproape de ea, altele mai îndepărtate, cu care Biserica
se  află  în  oarecare  relație,  în  interiorul  cărora  se  lucrează  de  asemenea
mântuirea, lucru ce contravine total gândirii patristice, care spune că în afară de
Biserică nu există mântuire[29].

Dacă este așa, ne mai uimeşte faptul că Bisericile Ortodoxe au acceptat această
teorie a „bisericilor nedepline” şi au legiferat-o în documentul despre relaţiile
Bisericii Ortodoxe cu ansamblul lumii creştine, atât prin „admiterea denumirii
istorice  de  biserici”  (care  în  forma  presinodală  a  documentului  era
formulată „recunoaşte existenţa istorică a bisericilor”, iar în forma finală a
fost  înlocuită  cu  o  formulă  edulcorată,  care  îşi  are  însă  rădăcina  în  aceeaşi
concepţie despre grade diferite de bisericititate) acordate ereziilor, din articolul
6, cât şi prin argumentarea acestei recunoaşteri cu partea a doua a premisei IV.4,



pe care documentul o adaugă formei presinodale a documentului, în care nu era
citată?

Distincţia operată de articolul 6 între „biserici” şi „confesiuni” (care nu există în
documentele ecumeniste,  deoarece acolo operează și  teoria ramurilor)  denotă
faptul că documentul consideră unele erezii mai vrednice de a se numi „biserici”,
pe când pe altele nu (diversele erezii  se numesc invariabil  „biserici”,  aşa că
această distincţie reflectă o perspectivă a participanţilor ecumenişti din Creta
asupra tabloului confesional).

Sau, ca să folosim terminologia articolului 4 din documentul despre relaţiile cu
lumea creştină, Biserica „a cultivat întotdeauna dialogul cu cei ce s-au separat de
ea”, dintre care unii sunt „mai aproape”, iar alţii sunt „mai departe”, exact aşa
cum postulează teoria „bisericilor nedepline”, străină cugetării patristice, pentru
care toate ereziile sunt în afara Bisericii, nu mai aproape sau mai departe.

Ce relevanță poată să aibă afirmarea unicității  Bisericii  Ortodoxe, așa cum e
descrisă  în  Crez,  când  mișcarea  ecumenică,  în  pofida  prezenței  ortodoxe  de
aproape un secol,  a  conturat  deja  propria  viziune despre „Biserica catolică”,
„Biserica Crezurilor”, în care, conform tezelor Declarației de la Toronto, la Porto
Alegre  (2006),  s-a  stabilit  că:  „Mărturisim  una,  sfânta,  soborniceasca  și
apostoleasca Biserică așa cum este exprimată în Crezul Niceo-Constantinopolitan
(381)”[30], după care documentul explică faptul că Biserica este una, dar „este
chemată  să  își  exprime  unitatea  într-o  bogată  diversitate”,  este  apostolică,
pentru că există o singură învățătură apostolică, dar „pot exista în mod legitim
diferite formulări ale credinței Bisericii”; este sfântă,  pentru că Dumnezeu a
creat „un templu sfânt” al tuturor celor ce trăiesc, în diversitate, evanghelia Lui.

Despre sobornicitatea Bisericii,  documentul  spune:  „Taina [sobornicității]  este
exprimată  în  fiecare  comunitate  de  credincioși  botezați,  în  care  credința
apostolică este mărturisită și trăită, evanghelia este propovăduită și sunt săvârșite
sfintele taine. Fiecare biserică este Biserica Catolică și nu doar o parte a
acesteia.  Fiecare biserică este Biserica Catolică,  dar nu în întregimea
acesteia.  Fiecare  biserică  își  împlinește  catolicitatea  când  se  află  în
comuniune cu alte biserici. Afirmăm că catolicitatea Bisericii este exprimată
cel mai vizibil în intercomuniune și o slujire recunoscută și reconciliată”[31].

O perfectă punere în aplicare a premisei IV.3, vecina de text cu premisa IV.4,



aprobată de sinodul din Creta, care afirmă că „Bisericile membre ale Consiliului
Mondial al Bisericilor recunosc că apartenenţa la Biserica lui Hristos este mai
cuprinzătoare decât apartenenţa la propriul trunchi eclesial. Din acest motiv, ele
caută să intre în contact viu cu cei din afara propriei comunităţi, care mărturisesc
că Hristos este Domnul. Explicaţia acestei premise reţine ideea că toate bisericile
creştine, inclusiv Biserica Romei, afirmă că nu există identitate completă între
apartenenţa la Biserica Universală şi cea la propria biserică. Ele recunosc că
există membri ai bisericii  extra muros [în afara zidurilor Bisericii],  că aceştia
aparţin  aliquo  modo [în  mod egal]  Bisericii  şi  chiar  că  există  ecclesia  extra
ecclesiam [biserică în afara bisericii]. Această recunoaştere îşi găseşte expresie în
faptul că, cu foarte puţine excepţii, bisericile creştine acceptă botezul administrat
de alte biserici ca valid”.

Rezultă că tot ar putea obține sinodul din Creta este acceptarea ideii că
Biserica  Ortodoxă  este  locul  unde  rezidă  Biserica  una,  sfântă,
sobornicească și apostolească, pe care o visează ecumeniștii, iar că restul
CMB sunt „biserici nedepline”, care trebuie să intre în comuniune cu
Biserica Ortodoxă.

Dar dacă ne uităm la cum concep membrii protestanți ai CMB cele patru
caracteristici ale Bisericii, expuse la Porto Alegre, își poate face cineva
iluzia că o unificare a creștinismului în jurul Ortodoxiei s-ar putea face pe
principiile redescoperirii adevărului de credință și pe unitatea dogmatico-
liturgico-canonică  cerută  de  Biserica  noastră,  când după un secol  de
discuții relativismul a atins cote maxime?

Ca să nu mai vorbim și de faptul că poziția de „biserică deplină” în jurul căreia
gravitează „bisericile nedepline” e râvnit și de papistași, care au făcut din aceasta
doctrină oficială la Conciliul Vatican II și, spre deosebire de ortodocși, au refuzat
să adere la CMB, tocmai pentru a nu permite relativizarea eclesiologiei
lor, prin aplicarea principiului IV.4, care permite participanților CMB să
nici nu privească Roma ca pe o Biserică reală (cum nici nu e), reușind astfel
să lase impresia că chiar e singura Biserică reală dintre toate.

Când intrăm puțin în analiza teologică pe text, vedem că idila bucolică propusă de
către Patriarhie și însușită de către autorul nostru pare o glumă pentru copii.

Așa cum pare și  afirmația că la Creta nu s-a aprobat conținutul  dogmatic al



termenului „biserică”, ci s-a aprobat o „realitate socială”, sau s-a recunoscut, cum
spune autorul nostru, faptul că ereticii se numesc așa.

Dar dacă ereticii se numesc așa, o fac pentru că ei se consideră „biserică. Dacă ei
se consideră „biserică” și noi acceptăm denumirea lor istorică de „biserică”, în
duhul Declarației de la Toronto, înseamnă că noi acceptăm că ei au dreptul să se
considere „biserică” de vreme ce îi numim cu termenul cu care ei se păcălesc că
sunt „biserică”. Că doar cineva nu se numește cu un nume decât dacă acel nume
reprezintă ceea ce crede că este acel cineva.

Altfel, ar trebui să aplicăm înțelepciunea Sfinților Părinți, care s-au ferit să dea
numele de „biserică” ereticilor.

Sfântul Chiril al Ierusalimului, în Cateheza XVIII, spune: „Cuvântul «biserică» are
multe  sensuri…  Cineva  ar  putea  afirma  că,  propriu  vorbind  şi  adevărat,  şi
adunarea celor răi, a ereticilor… este tot biserică; împotriva acestei afirmaţii
Simbolul credinţei te-a întărit şi ţi-a predat acest articol de credinţă: Într-
una sfântă, sobornicească şi apostolească Biserică, ca să fugi de adunările lor
spurcate şi să rămâi pururea în sfânta, sobornicească Biserică în care ai
fost  renăscut.  Când te duci  într-un oraş,  nu întreba numai:  «Unde este casa
Domnului?»,  pentru  că  şi  celelalte  erezii  ale  necredincioşilor  îndrăznesc  să
numească vizuinele lor case ale Domnului, nici nu întreba numai: «Unde este
biserica?», ci: «Unde este biserica cea sobornicească?»”[32] (s.n.).

Din acest text vedem că termenul „biserică” nu poate fi folosit pentru a numi
ereziile, chiar şi atunci când îl folosim „propriu vorbind şi adevărat”, adică în
sensul său literal (din limba greacă) de „adunare”. Faptul că trebuie să întrebăm
de „biserica sobornicească” (ortodoxă) înseamnă că termenul nu poate fi folosit
nici  măcar  din  eroare  pentru  erezii,  pentru  a  nu  induce  în  eroare  pe  cei
nefamiliarizaţi cu doctrina creştină.

Am putea  continua  să  prezentăm mulțimea  de  sfinți  care  se  opun  acordării
termenului de „biserică” ereticilor, dar cred că am demonstrat suficient faptul că
el  a fost  acordat într-un context  mai  larg,  ecumenist,  nicidecum pentru a se
recunoaște în  mod politicos  o  anumită conduită  socială,  care ne obligă să îi
numim pe cei cu care intrăm în contact cu numele pe care și-l dau ei.

După cum cred că am demonstrat, cu deasupra de măsură, că departe de a
combate teoriile ecumeniste eretice, sinodul din Creta de fapt le-a folosit



din plin și le-a ratificat prin documentele sale.

 

Epilog

Am prezentat în acest studiu o viziune cu totul diferită decât cea creionată, cu
tușe atât de groase și de stridente, de părintele Alexandru în lucrarea sfinției sale.

Am arătat că nepomenitorii care luptă cu adevărat pentru dreapta credință
sunt oameni care nu s-au despărțit niciodată de Biserica Ortodoxă și nu o
vor  face  niciodată  și  merită  să  fie  respectați  pentru  ceea  ce  fac,  nu
batjocoriți.

Părintele Alexandru propune o „schemă a căderii nepomenitorilor”, care, în opinia
sa, cuprinde câteva trepte care se implică una pe alta:

descentrarea  adevărului:  „ierarhul  care  spune  erezii,  chiar  dacă  este1.
necaterisit, pierde harul”;
cel care îl pomenește pierde harul;2.
toată Biserica a pierdut harul pentru că îl pomenește;3.
nu  mai  există  Sfântă  Biserică  văzută  instituționalizată,  ci  numai  una4.
nevăzută, „tainică”;
identificarea (prin pretextul că îi combate și îi dă anatemei) cu ereticii5.
ecumeniști,  care  nu  cred  în  existența  unei  Biserici  Sfinte  văzute,
instituționalizate,  ci  doar  a  uneia  nevăzute,  „ramificată”;
dezbinarea de Sfânta Biserică;6.
pierderea harului și a mântuirii.7.

Am demonstrat, sper, cu destule argumente, că noi,  nepomenitorii  echilibrați,
care ducem lupta constant din 2016, urmând strict modelul patristic, așa cum ne-
au învățat sinodul din Alexandria din 326, nepomenitorii din epoca lui Nestorie, a
iconoclasmului, a urgiei uniatiste a Ferarrei-Florența, a uniatismului transilvan
din secolul al XVIII-lea chiar, nu agreăm niciuna dintre ideile pe care părintele
Alexandru le pune în sarcina nepomenitorilor în general, ci, timp de șase ani,
am luptat din greu să ne ferim de astfel de idei, promovate de oameni care
erau infiltrați,  posibil  chiar  de Patriarhie,  și  sprijiniți  de  un grup de
monahi cu educație teologică precară, care au luat alături de ei o parte dintre



nepomenitori, dar nu pe toți, cei mai mulți rămânând pe o cale corectă, care
ocolește toată schema căderii propusă.

În  documentele  noastre,  pe  care  le  poate  citi  oricine  pe  siteul  Mărturisirea
Ortodoxă[33] sau în cărțile pe care le-am editat și pe care le punem la dispoziție
gratuit oricui dorește, am afirmat cu toată tăria că:

deși  sunt eretici,  pentru că au mărturisit  erezia ecumenistă plenar la1.
sinodul din Creta sau le-au acceptat tacit la București, niciodată niciunul
nedelimitându-se de acest sinod și de documentele sale, ierarhii nu își
pierd harul până la momentul caterisirii de către un sinod ortodox;
preoții care pomenesc ierarhul nu pierd harul, iar Tainele lor sunt2.
valide, nefiind întinate,  deoarece Hristos nu poate fi  întinat de
nimic,  ei  având  în  fața  lui  Dumnezeu  vinovăția  morală  de  a  nu  lua
atitudine față de erezie, motiv pentru care nu îi frecventăm, nu pentru a-i
judeca, ci pentru a-i motiva să lupte și mai ales să rămână vigilenți, pentru
ca apropierea de ierarhul eretic să nu le schimbe în timp cugetul;
sub nicio formă nu acceptăm ideea că Biserica Ortodoxă Română a3.
pierdut  harul,  prin  căderea  ierarhilor,  considerând  această  idee
schismatică, de origine stilistă;
respingem  categoric  ideea  că  nu  mai  există  Biserică  văzută,4.
instituțională, deplângând doar faptul că, în acest moment istoric, ca și
în epoca lui Nestorie, a lui Arie sau a iconoclaștilor, ierarhia și unii dintre
preoți și mireni împărtășesc erezia ecumenistă. Așteptăm ca Dumnezeu să
o curățe  de erezie,  printr-un sinod ortodox,  pentru a  reveni  în  sânul
parohiilor noastre;
neîmpărtășind  nicio  idee  despre  căderea  din  har  a  Bisericii5.
noastre, dimpotrivă, combătându-le, nu ne identificăm în niciun fel
cu doctrina protestantă, spre deosebire de arhierei ai Bisericii noastre,
care nu mai știu unde se află Biserica Ortodoxă a Crezurilor și ratifică
sinodal  Declarația  de  la  Toronto,  care  vorbește  despre  o  „Biserică  a
Crezurilor” virtuală;
întrucât păstrăm cu mare grijă hotarul impus nepomenirii de către6.
canonul 15 I-II, nu ne dezbinăm de Biserică, iluzia că o facem fiind
alimentată doar de propaganda ecumenistă, foarte motivată în a acoperi
erorile de la Creta ale ierarhilor, care refuză să le recunoască;
nu ne punem în pericol mântuirea, pentru că cei ce luptă pentru7.



dreapta credință, urmând calea strâmtă și grea a Sfinților Părinți
nu își periclitează mântuirea.

În  aceste condiții,  întrebarea care se pune este:  Este îndreptățit  părintele
Alexandru să vorbească despre toți nepomenitorii așa cum o face, având în
vedere  că  datele  pe  care  le  folosește  în  analiza  sfinției  sale  sunt
incomplete,  iar  cele  care  lipsesc  dărâmă din  temelii  toate  concluziile
trase?

Este îndreptățită lumea academică, dacă este onestă, să considere ca o lucrare de
referință în sectologie o astfel de scriere, sau ar trebui să o invalideze în baza
datelor noi pe care tocmai le-am prezentat?

Dacă  totuși  decide  să  o  primească  ca  pe  o  scriere  de  misiologie,  minima
obiectivitate academică ar impune menționarea la pachet cu ea a acestui drept la
replică, pentru ca istoria să nu consemneze atât de distorsionat fenomenul luptei
pentru apărarea dreptei credințe de erezia ecumenistă prin intermediul îngrădirii
de ierarhii care o propovăduiesc.

Slavă lui Dumnezeu, care m-a ajutat să duc la bun sfârșit această cercetare,

pentru rugăciunile Preasfintei Născătoare de Dumnezeu, ale Sfântului Sfințitului
Ierarh Fotie cel Mare, Patriarhul Constantinopolului, a cărui pomenire o săvârșim
astăzi, și ale tuturor Sfinților. Amin.

Note

[1] Protopresbiter Teodor Zisis, Îngrădirea nu este schismă. Lămuriri datorate,
ASMI-B, Suceava, 2018, p. 29.

[ 2 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/sa-stam-bine-sa-stam-cu-frica-sa-luam-amint
e/.

[ 3 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/canonul-sfantului-atanasie-cel-mare-despre-r
eprimirea-celor-ce-nu-s-au-facut-partasi-eresului-de-bunavoie/.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/sa-stam-bine-sa-stam-cu-frica-sa-luam-aminte/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/sa-stam-bine-sa-stam-cu-frica-sa-luam-aminte/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/canonul-sfantului-atanasie-cel-mare-despre-reprimirea-celor-ce-nu-s-au-facut-partasi-eresului-de-bunavoie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/canonul-sfantului-atanasie-cel-mare-despre-reprimirea-celor-ce-nu-s-au-facut-partasi-eresului-de-bunavoie/


[ 4 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/de-ce-spunem-ca-monahul-sava-afirma-ca-du
hul-sfant-sfinteste-taine-spre-osanda-pomenitorilor/.

[ 5 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/intreruperea-canonica-si-necanonica-a-pome
nirii/.

[6]  Neofit,  Patriarh al  Constantinopolului,  Pidalion.  Cârma Bisericii  Ortodoxe,
editura Credința Strămoșească, f.l., 2007, p. 362.

[7] Sfântul Ioan Gură de Aur, Tâlcuire la Epistola a doua către Timotei, Omilia a
doua, Editura Nemira, 2005.

[8] Nicodim Milaș, Sfintele Canoane ale Bisericii Ortodoxe, vol. 2, p. 323.

[9] Sfântul Chiril al Alexandriei, Epistola 11, în arhimandrit Vasilios Papadakis,
Străjerii  Ortodoxiei.  Luptele  monahilor  pentru  apărarea  Ortodoxiei,  Editura
Egumenița,  2015,  București  pp.  91-92.

[10] „Epistola arhimandritului Vasile către Teodosie și Valentinian”, în Străjerii
Ortodoxiei, ed. cit., p. 95.

[11] „Florile Pustiei”, în Străjerii Ortodoxiei, p. 102.

[12] Arhim. prof. dr. Ioan N. Floca, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Sibiu, 2005, p.
200.

[13] Ibidem, p. 414.

[14] Steven Runciman, Marea Biserică în captivitate, traducere de Mihai-Silviu
Chirilă, Sofia, București, 2012, p. 251.

[15] Enciclica Patriarhilor Ortodocși de la 1848, în Ioan. N. Floca, Canoanele
Bisericii Ortodoxe. Note și comentarii, f.e. Sibiu, 2005, pp. 595-598.

[16]  Într-un  articol  referențial,  mitropolitul  Ierotheos  Vlachos  demonstrează
motivele reale pentru care s-au folosit expresiile care astăzi sunt atât de uzitate
de  către  ecumeniști  ca  arme  de  convingere  că  ei,  chipurile,  ar  urma  calea
sinoadelor  anterioare.  Potrivit  mitropolitului,  aceste  motive  sunt:  politețea,
referirea la clădirile unde se țineau slujbe, numite convențional „biserici”, nu la

https://www.marturisireaortodoxa.ro/de-ce-spunem-ca-monahul-sava-afirma-ca-duhul-sfant-sfinteste-taine-spre-osanda-pomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/de-ce-spunem-ca-monahul-sava-afirma-ca-duhul-sfant-sfinteste-taine-spre-osanda-pomenitorilor/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/intreruperea-canonica-si-necanonica-a-pomenirii/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/intreruperea-canonica-si-necanonica-a-pomenirii/


cultul în sine, referirea la fostul statut de Biserică a tronului roman din perioada
sa ortodoxă. O astfel de explicație are cu siguranță și această fluctuație, într-o
epocă  extrem  de  vitregă  pentru  Ortodoxie,  a  practicii  Mirungerii  în  locul
B o t e z u l u i  p e n t r u  p a p i s t a ș i .  V e z i
https://www.paltin-petruvoda.ro/mitropolitul-ierotheos-vlachos-studiu-teologic-des
pre-sinodul-din-creta-si-despre-biserica-greciei-la-sfantul-si-marele-sinod-din-
creta-studiu-integral/.

[17] https://bucovinaprofunda.com/2016/11/09/11697/.

[ 1 8 ]
https://ortodoxiamarturisitoare.wordpress.com/2017/01/05/condamnarea-ecumeni
smului-in-conferinta-panortodoxa-de-la-moscova-1948-cu-participarea-
patriarhului-bor-justinian-marina/.

[ 1 9 ]
https://orthodoxethos.com/post/final-decision-of-the-church-of-georgia-on-the-coun
cil-of-crete-summary.

[ 2 0 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/anatemele-expresie-a-maniei-urii-si-a-bleste
mului-sau-manifestare-a-iubirii-lui-dumnezeu-si-a-bisericii-fata-de-omul-inselat-si-
de-credinciosi/#_ftnref36.

[21] În cele din urmă a fost și el anatemizat de sinodul al cincilea ecumenic, prin
c a n o n u l  1 1 :  „ D a c ă  c i n e v a  n u  î i  a n a t e m i z e a z ă
pe  Arie,  Eunomie,  Macedonie,  Apolinarie,  Nestorie,  Eutihie  și  Origen,  la  fel
și scrierile lor eretice și, de asemenea, pe toți ceilalț eretici care au fost deja
condamnați și anatemizați de către sfânta, soborniceasca și apostolica Biserică și
de către cele patru sfinte sinoade care au fost deja menționate și, de asemenea,
pe cei care au propovăduit sau acum gândesc în același fel ca și ereticii mai
înainte  pomeniți  și  care  rămân în  greșeala  lor  chiar  până  la  moarte,  să  fie
anatema”.

[22] Străjerii Ortodoxiei, ed. cit., p. 75.

[23] https://odysee.com/@MSCVideo:6/biserica-e-aproape-desfiin-at-de-statul:7.

[24] Dr Irineu Popa, Mitropolitul Olteniei, op. cit., p. 503.

https://www.paltin-petruvoda.ro/mitropolitul-ierotheos-vlachos-studiu-teologic-despre-sinodul-din-creta-si-despre-biserica-greciei-la-sfantul-si-marele-sinod-din-creta-studiu-integral/
https://www.paltin-petruvoda.ro/mitropolitul-ierotheos-vlachos-studiu-teologic-despre-sinodul-din-creta-si-despre-biserica-greciei-la-sfantul-si-marele-sinod-din-creta-studiu-integral/
https://www.paltin-petruvoda.ro/mitropolitul-ierotheos-vlachos-studiu-teologic-despre-sinodul-din-creta-si-despre-biserica-greciei-la-sfantul-si-marele-sinod-din-creta-studiu-integral/
https://bucovinaprofunda.com/2016/11/09/11697/
https://ortodoxiamarturisitoare.wordpress.com/2017/01/05/condamnarea-ecumenismului-in-conferinta-panortodoxa-de-la-moscova-1948-cu-participarea-patriarhului-bor-justinian-marina/
https://ortodoxiamarturisitoare.wordpress.com/2017/01/05/condamnarea-ecumenismului-in-conferinta-panortodoxa-de-la-moscova-1948-cu-participarea-patriarhului-bor-justinian-marina/
https://ortodoxiamarturisitoare.wordpress.com/2017/01/05/condamnarea-ecumenismului-in-conferinta-panortodoxa-de-la-moscova-1948-cu-participarea-patriarhului-bor-justinian-marina/
https://orthodoxethos.com/post/final-decision-of-the-church-of-georgia-on-the-council-of-crete-summary
https://orthodoxethos.com/post/final-decision-of-the-church-of-georgia-on-the-council-of-crete-summary
https://www.marturisireaortodoxa.ro/anatemele-expresie-a-maniei-urii-si-a-blestemului-sau-manifestare-a-iubirii-lui-dumnezeu-si-a-bisericii-fata-de-omul-inselat-si-de-credinciosi/#_ftnref36
https://www.marturisireaortodoxa.ro/anatemele-expresie-a-maniei-urii-si-a-blestemului-sau-manifestare-a-iubirii-lui-dumnezeu-si-a-bisericii-fata-de-omul-inselat-si-de-credinciosi/#_ftnref36
https://www.marturisireaortodoxa.ro/anatemele-expresie-a-maniei-urii-si-a-blestemului-sau-manifestare-a-iubirii-lui-dumnezeu-si-a-bisericii-fata-de-omul-inselat-si-de-credinciosi/#_ftnref36
https://ro.orthodoxwiki.org/Arie
https://ro.orthodoxwiki.org/index.php?title=Eunomie&action=edit&redlink=1
https://ro.orthodoxwiki.org/Macedonie_I_de_Constantinopol
https://ro.orthodoxwiki.org/Apolinarie_de_Laodiceea
https://ro.orthodoxwiki.org/Nestorie
https://ro.orthodoxwiki.org/Eutihie
https://ro.orthodoxwiki.org/Erezie
https://ro.orthodoxwiki.org/Eretic
https://odysee.com/@MSCVideo:6/biserica-e-aproape-desfiin-at-de-statul:7


[25] Ibidem.

[26] https://www.youtube.com/watch?v=l8SkC_shV3o.

[27] Despre o analiză a implicațiilor teologice ale Declarației de la Toronto, vezi
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-docume
ntului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/#_ftn25.
Studiul a fost prezentat la Conferința internațională de la Salonic din iunie 2018,
pe tema „Sinodul de la Colimbari, după doi ani”, fiind publicat în prestigioasele
anale ale teologiei grecești Theodromia.

[ 2 8 ]
http://www.aparatorul.md/recomandam-mitropolitul-serafim-de-kithireon-catre-pa
triarhul-ilias-al-georgiei/.

[29] Premisa IV.3 a Declarației de la Toronto, ratificată indirect de către sinodul
din  Creta,  anulează  din  start  principiul  enunțat  de  către  Sfântul  Ciprian  al
Cartaginei extra ecclesiae nulla salus.

[ 3 0 ]
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/
1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-
churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted.

[31] Mihai-Silviu Chirilă, Promovarea ecumenismului la nivel panortodox de către
pseudosinodul din Creta. Răspuns la „minicatehismul ecumenist” editat de către
Patriarhia  Română  sub  numele  Despre  Sfântul  și  Marele  Sinod  din  Creta.
Întrebări și răspunsuri, Editura ASMI-B, Suceava, 2017, pp. 68-69.

[32] Sfântul Chiril al Ierusalimului, Cateheze, EIBMBOR, Bucureşti, 2003, p. 335.

[33] https://www.marturisireaortodoxa.ro/.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/#_ftn25
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/#_ftn25
http://www.aparatorul.md/recomandam-mitropolitul-serafim-de-kithireon-catre-patriarhul-ilias-al-georgiei/
http://www.aparatorul.md/recomandam-mitropolitul-serafim-de-kithireon-catre-patriarhul-ilias-al-georgiei/
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.marturisireaortodoxa.ro/

