
Teme ale luptei duhovnicești, Arh.
Georgios  Kapsanis,  Profesor  al
Bisericii  Sf.  Grigorie  din  Sfântul
Munte
Cu toții simțim că purtăm urmele bătrânului. Caracteristica sa principală este
egoismul, adică „dragostea” egocentrică bolnavă de noi înșine. Dragostea de sine
nu ne permite să-l iubim cu adevărat și dezinteresat pe Dumnezeu și pe om.
Patimile se nasc din egoism.

 

Afectați așa cum suntem, nu ne putem raporta fără patimă la alte persoane și
lucruri umane. Relațiile noastre devin pasionale și egoiste și ne împiedică să ne
bucurăm cu adevărat de semenii noștri și de celelalte bunuri ale lumii. Acest lucru
ne duce în cele din urmă către singurătate, gol, impas.

 

Deci când spunem bătrân, ne referim la egocentrismul bolnav, de care suferim
toți, unii mai puțin, alții mai mult.

 

Cum scăpăm de această grea boală spirituală care ne otrăvește toată ființa?

 

Doar cineva care nu suferă de această boală ar putea deveni medicul nostru. Doar
un om nou, nou, ne-ar putea oferi posibilitatea de a depăși boala bătrânului și de a
deveni noi – oameni noi.

 

Știm cu toții că acest Om nou este Dumnezeu-Omul, Mântuitorul nostru Hristos,
care conform Bibliei „n-a săvârșit niciun păcat și nici nu s-a găsit viclenie în gura
lui”.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/teme-ale-luptei-duhovnicesti-arh-georgios-kapsanis-profesor-al-bisericii-sf-grigorie-din-sfantul-munte/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/teme-ale-luptei-duhovnicesti-arh-georgios-kapsanis-profesor-al-bisericii-sf-grigorie-din-sfantul-munte/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/teme-ale-luptei-duhovnicesti-arh-georgios-kapsanis-profesor-al-bisericii-sf-grigorie-din-sfantul-munte/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/teme-ale-luptei-duhovnicesti-arh-georgios-kapsanis-profesor-al-bisericii-sf-grigorie-din-sfantul-munte/


 

Iisus Hristos, din iubire infinită pentru noi, ne oferă să ne unim cu El pentru a ne
putea transmite nouă, propria Sa viață.

 

Cu Sfântul Botez, Maslu, Sfânta Împărtășanie, suntem încorporați în Trupul lui
Hristos și suntem însuflețiți de Hristos.

 

Fiecare creștin care participă la viața lui Hristos, în trupul Său care este Biserica,
a primit cu harul Duhului Sfânt semințele vieții noi. Dar trebuie și să se lupte, ca
să se curețe din ce în ce mai mult de patimi și să se împodobească cu virtuți.

 

Să spunem simplu: cu cât o persoană este mai golită de ego-ul său, cu atât este
mai umplută cu adevărata iubire și harul lui Dumnezeu. Pe măsură ce omul vechi
este îngrădit, cu atât omul nou crește. Această trecere de la omul vechi la cel nou
nu este ușoară, pentru că patimile au rădăcini adânci în noi și nu sunt ușor de
smuls.

 

Este nevoie de o luptă continuă și pe termen lung pentru purificarea de patimi.
Aceasta este lupta pocăinței.  În fiecare zi  trebuie să ne pocăim de vechimea
noastră,  adică  de  păcătoșenia  noastră,  de  patima  noastră,  de  egocentrismul
nostru, de incapacitatea noastră de a-L iubi deplin pe Dumnezeu Tatăl nostru și
pe semenii noștri. Și în fiecare zi suntem chemați să luptăm spre iubire, smerenie,
mărturisire curată, stăpânire de sine, dreptate, nejudecată, rugăciune.

 

Așa are loc încet în noi o nouă naștere spirituală, nașterea noului om care este
plin de Harul lui Dumnezeu.

 

Totuși,  așa  cum fiecare  naștere  este  însoțită  de  dureri,  tot  așa  și  nașterea



duhovnicească presupune durerea pocăinței.  Când îl  răstignim pe omul vechi,
doare, dar atunci omul nou înviază în noi. Trebuie să ne împărtășim cu Hristos
pentru a-L întâlni.

 

Deci având lupta noastră răbdătoare și zilnică a pocăinței, vom scăpa de omul
bătrân și căzut și vom fi transformați în oameni noi. Acest lucru s-a întâmplat în
viețile sfinților noștri, care ne arată calea cu viețile lor minunate.

 

Ce este amintirea morții și care este sensul ei?

Amintirea morții ne ajută să-l biruim pe bătrân pentru că ne aduce umilință în
suflet. Când uităm de moarte, ne facem iluzia că suntem veșnici pe pământ și asta
ne mărește aroganța, lăcomia, carnalitatea, dispoziția de a exploata alți oameni.
Amintirea  morții  ne  oferă  un sentiment  al  limitelor  noastre  pe  pământ  și  al
importanței acțiunilor noastre, a cuvintelor noastre rostite, a gândurilor noastre
pentru veșnicie și viața de apoi.

 

Astfel, amintirea morții ne ajută să înfruntăm cu seriozitate viața prezentă, în
lumina  veșniciei,  să  nu  ne  irosim viața  pământească  risipind-o,  necugetat  și
superficial, fără a ține seama de consecințe.

 

De aceea,  înțeleptul  grec antic  Socrate spunea că „filozofii  mor studiind,  iar
moartea acestor oameni este groaznică”.

 

Sfântul Ioan Gură de Aur ne sfătuiește să vizităm des cimitirele pentru a filozofa
despre inutilitatea ființelor umane.

 

Știm cu toții  că după o vizită la un cimitir  suntem mai smeriți,  mai plini  de
compasiune, mai puțin atașați de materie, mai deschiși față de Dumnezeu și om.



 

Amintirea morții, despre care Sfântul Ioan Scărarul (Climac) și alți sfinți Părinți
au  scris  mult,  nu  are  nimic  de-a  face  cu  vreo  stare  bolnavă,  melancolică  și
nevrotică. Așa ceva nu este benefic pentru suflet, pentru că aduce deznădejde și
trebuie depășit cu ajutorul spiritualului.

 

Pomenirea  morții  in  viziunea  lui  Dumnezeu  este  o  stare  carismatică  și
duhovnicească care aduce sufletului smerenie, pace și bucurie. Este un dar de la
Dumnezeu și Lui Dumnezeu trebuie să-l cerem.

 

Cum se ajunge la amintirea de Dumnezeu?

Cu cât omul învinge mai mult viața centrată pe sine și Il iubește pe Dumnezeu mai
mult, cu atât se gândește mai mult la Dumnezeu.

 

Omul se gândește la ceea ce îl privește și la ceea ce iubește. Domnul a mai spus-o:
„Unde este comoara ta, acolo va fi și inima ta”.

 

Studiul Cuvântului lui Dumnezeu în Sfânta Biblie și Părinții Bisericii, asocierea
noastră cu oameni duhovnicești care Il iubesc pe Dumnezeu, rugăciunea fierbinte,
prezența  consecventă  la  sfintele  slujbe  și  participarea  noastră  frecventă  și
vrednică la  Sfânta  Împărtășanie  sporesc  în  noi  iubirea de Dumnezeu și  deci
amintirea de Dumnezeu.

 

Sfântul Grigorie Teologul ne sfătuiește: „Adu-ți aminte mai degrabă de Dumnezeu
decât de respirație”. Adică mai des să ne gândim, să ne amintim de Dumnezeu,
decât să respirăm.

 



Pomenirea constantă a lui Dumnezeu aduce sufletului pace și bucurie profundă,
chiar și în cele mai dificile situații ale vieții.

 

Ce este rugăciunea minții și a inimii?

Pomenirea lui  Dumnezeu în  om manifestă  comuniunea cu Dumnezeu și,  prin
urmare, este ca rugăciunea. Lupta pentru invocarea continuă a Sfântului nume al
lui  Hristos  „Doamne  Iisuse  Hristoase,  miluiește-mă  pe  mine  păcătosul”,
reînnoiește constant în om amintirea lui Dumnezeu și comuniunea cu Dumnezeu.
De aceea Apostolul Pavel le-a scris tesalonicenilor: „Rugați-vă fără încetare”.

 

Cu pomenirea lui Dumnezeu și rugăciunea, omul manifestă adevărata noblețe a
firii sale, care este granița dintre lumea vizibilă și cea invizibilă și „viața divină”;
el învinge necesitatea fizică, își extinde existența la Dumnezeu, se simte liber de
ceea ce îl ține captiv pe pământ.

 

Dar pentru ca rugăciunea să fie adevărată, trebuie să fie o rugăciune a întregii
persoane și nu numai a buzelor sau numai a minții sau numai a inimii.

 

Rugăciunea perfectă este rugăciunea mentală și în același timp rugăciunea inimii.
Mintea se roagă prin inimă, care este centrul existenței. Adică întreaga persoană
din adâncul și din centrul său se roagă împlinind invitația lui Dumnezeu: „Să
iubești pe Domnul Dumnezeul tău cu tot sufletul tău și cu toată inima ta și cu
toată puterea ta și cu toată mintea ta și pe aproapele tău ca pe tine însuți”.
Întreaga persoană este oferită lui Dumnezeu.

 

Pentru această rugăciune se folosește simpla închinare „Doamne Iisuse Hristoase,
miluiește-mă pe mine păcătosul”, care prin scurta ei rostire ajută la concentrarea
minții și la scufundarea minții în inimă,

 



Sfinții Părinți, așa-zișii nepticii, au scris din experiența lor despre calea și metoda
acestei rugăciuni. Există o colecție de lucrări ale acestor sfinți Părinți, numită
Filocalia. Și cuvântul filocalia este caracteristic. Cu rugăciunea mintală și a inimii,
credinciosul se unește cu Dumnezeu, Il vede pe Dumnezeu, care este cel mai
frumos lucru din lume, frumusețea supremă.

 

Deoarece există pericolul unei confuzii între rugăciunea inimii și diferitele moduri
de meditație și rugăciune practicate în religiile orientale, cred că ar trebui să
clarific câteva aspecte:

 

Nu numai rugăciunea unică, „Doamne Iisuse Hristoase… ”, ci  și  orice1.
rugăciune  a  Bisericii,  cum  ar  fi  rugăciunea  fundamentală  dată  de
Dumnezeu, „Tatăl nostru”, trebuie să fie a minții și a inimii care este, vine
din adâncul nostru.

 

Dobândirea  darului  rugăciunii  mintale  și  a  inimii  neîncetată  nu  este2.
pentru noi ortodocșii în primul rând o chestiune de metodă și tehnică, ci o
chestiune de inimă zdrobită,  adică o inimă care se pocăiește,  este în
durere pentru păcatele sale și este smerită. Fără această inimă, nici o
metodă și tehnică de rugăciune, cum ar fi inhalarea și expirarea, nu poate
aduce adevărată rugăciune.

 

Rugăciunea inimii  și  a  minții  presupune participarea  noastră  la  viața3.
Bisericii, la Tainele ei, respectarea poruncilor lui Dumnezeu și ascultarea
de un părinte duhovnic. Adică nu este o abordare individualist-personală a
lui Dumnezeu. În Biserică creștinul smerit primește Harul lui Dumnezeu
care  acţionează  în  el,  cu  propria  sa  conlucrare  și  voință,  adevărata
rugăciune.

 

Terminând subiectul rugăciunii, aș vrea să spun că omul de astăzi are o nevoie



preeminentă de rugăciune pentru a nu fi  absorbit de modul modern de viață
profund  materialist,  uitând  de  cunoștințele  sale  divine,  adică  de  originea  sa
dumnezeească și soarta sa divină.

 

De asemenea, are nevoie de rugaciune ca să-și poată păstra unitatea interioară,
echilibrul  și  pacea  în  teribila  dezordine,  dezechilibru  și  extroversiunea  lumii
moderne.  Pentru a  putea,  având un simț  constant  al  prezenței  și  proniei  lui
Dumnezeu în viața sa, să nu fie „stresat”, să nu dispere și să găsească lumea ca
fiind goală și „fără sens”.

 

Cu invocarea constantă a celui mai dulce și sfânt nume al lui Hristos, omul va
simți pe Hristos în inima lui, va evita păcatul, va cultiva sentimente de iubire față
de Dumnezeu și oameni, va face pace cu sine și cu oamenii din jurul său.

 

Permiteți-mi un sfat frățesc din tradiția spirituală a Muntelui Athos: Cu cât rostim
cu pasiune de mai multe ori pe zi rugăciunea „Doamne Iisuse Hristoase…”, cu
atât vom fi mai aproape de Dumnezeu și cu atât mai mult Har și putere vom primi
pentru a face față diferitelor dificultăţi şi ispite ale vieţii.

 

În vremurile de apostazie de astăzi, cum vedeți viitorul elenismului și ortodoxiei?

Cu mare durere constatăm că într-adevăr într-o parte a grecilor moderni există
apostazie față de Dumnezeul Părinților noștri, un spirit anti-creștin și anti-Biserici
care  uneori  devine  o  persecuție  deschisă  sau  insidioasă  împotriva  Bisericii,
organizată, melodică și înverșunată.

 

În țara noastră se instalează ateismul și anticreștinismul, care urmărește să-i facă
pe greci antihrișți. Se folosește educația, manualele, radioul, televiziunea, presa.
Se  folosește  ironia  și  marginalizarea  celor  care  încă  mai  îndrăznesc  să-și
manifeste credința și dragostea față de Biserică. Am ajuns chiar într-o stare atât



de demonică încât până și teologii atei din școli fac propagandă ateistă.

 

Dacă la acestea se adaugă și consecințele pe care invazia turismului și a modului
de viață materialist occidental le au asupra moralei și credinței poporului nostru
și a intrării noastre în pâlnia UE, atunci ne dăm seama că trecem prin cel mai
mare pericol duhovnicesc prin care am trecut vreodată ca națiune greco-ortodoxă.

 

Cel mai rău lucru este că nu ne-am dat seama de pericol, nu există vigilență și
rezistență spirituală cuvenită, nu există figuri profetice – cu excepții – care să
denunțe  cu  jertfă  și  sfidător  instrumentele  lui  Antihrist,  să  cheme  oamenii
evlavioși la spiritualitate, să-i mobilizeze, să spună noul NU al elenismului ortodox
celei mai rele captivități spirituale care amenință neamul nostru.

 

Eu cred că efortul dușmanilor națiunii noastre de a-i decreștiniza pe greci vizează
dezelenizarea noastră, astfel încât grecii săraci din punct de vedere spiritual și
național  să  fie  pradă  ușoară  pentru  interesele  internaționale  și  ideologiile
totalitare.

 

Efortul dușmanilor Bisericii de a ridiculiza credința noastră tradițională creștină
în ochii acelor greci care nu au credință, mai ales a tinerilor, urmărește a-i scoate
din Biserică…

 

Dacă noi, grecii moderni, Il pierdem pe Hristos sau Il împingem pe margine, ne
vom pierde și  libertatea spirituală, posibilitatea ca tradiția vie a umanismului
ortodox să continue să dea roade în acest loc.

 

De  aceea  pentru  noi  toți  este  timpul  de  luptă,  de  rezistență  spirituală,  de
mărturisire și mărturie a credinței noastre, indiferent cât ne-ar costa.



 

Cred că și astăzi lupta noastră este în favoarea credinței și a țării, sau așa cum ar
fi spus luptătorii din 1821: „pentru credința lui Hristos, sfințenia și libertatea
țării”. Pentru libertatea spirituală care este condiția necesară a independenței
noastre naționale ! Suntem chemați să continuăm acea luptă sângeroasă astăzi,
deoarece mulți dintre noii greci – și cred că suntem marea majoritate – rămân
fideli valorilor pentru care s-au sacrificat.

 

Mai periculos pentru țara noastră decât invadatorii străini, care complotează pe
pământul  nostru  strămoșesc,  este  ateismul  antihristic,  pentru  că  ne  ucide
sufletele și ne schimbă conștiința și idealurile.

 

În perioadele critice ale istoriei  noastre, Dumnezeu a ridicat oameni luminați
precum Sf. Cosma Etolul și Makrygiannis, care au trezit oamenii și i-au readus în
credința ortodoxă și în mentalitatea lor națională.

 

Cred că și astăzi Harul lui Dumnezeu și Puternicul Conducător al Neamului nostru
va  interveni  cumva  pentru  mântuirea  noastră,  răspunzând  luptei,  durerii,
pocăinței,  lacrimilor  celor  care  nu  s-au  închinat  Baalului  contemporan  al
apostaziei.

 

La  urma urmei,  avem și  exemplul  Rusiei,  unde cei  70  de  ani  de  persecuție
împotriva  Bisericii  nu au putut  stinge credința  în  cele  mai  largi  straturi  ale
evlaviosului popor rus, mai degrabă au întărit-o și au luminat-o.

 

Iisus Hristos, Dumnezeu-Omul, Cel Răstignit și Înviat, și nu diavolul, are ultimul
cuvânt din istorie și de aceea, oricât de înnorat ar fi cerul, nădăjduim mereu.

 



(„Sfânta Mărturie”, numărul 2, p.70-75)

 

Traducere și adaptare:

 

https://katanixi.gr/pos-mporei-na-apallagei-o-pistos-apo-ton-palaio-ptotiko-anthrop
o/

 

https://katanixi.gr/pos-mporei-na-apallagei-o-pistos-apo-ton-palaio-ptotiko-anthropo/
https://katanixi.gr/pos-mporei-na-apallagei-o-pistos-apo-ton-palaio-ptotiko-anthropo/

