
Sfântul  Nicolae  Velimirovici:
Minunea învierii  
„Frica  străveche  a  omului  era  moartea  fizică.  Noua  frică  este  moartea
duhovnicească”

(Luca 7:11-16)

Sunt mulți oameni care se autointitulează „Mântuitorii omenirii”. dar cine dintre
aceştia ar fi putut măcar să viseze că ar putea scăpa omenirea de moarte? Mulţi
învingători au fost, în istorie, dar câţi dintre ei au biruit moartea? Mulţi regi de pe
pământ şi-au numărat cu milioanele supuşii, dar între ei cine şi-a numărat drept
supuşi ai săi şi viii, şi morţii?

 

Nimeni, în afară de Unul și Singurul, Domnul Iisus Hristos, Cel cu care nimeni nu
se poate asemăna. Nu este doar Omul Nou. Este Lumea Nouă, Creatorul ei. El a
arat câmpul celor vii și al celor morți și a semănat sămânța nouă a vieții. Morții
înaintea Lui sunt ca cei vii, cei vii ca morții. Moartea nu este un obstacol în calea
împărăției Sale. El a lăsat deoparte acest obstacol și și-a deschis împărăția în
istorie, de la Adam și Eva până la ultimul om care s-a născut pe pământ. El a
privit viața și moartea omului într-un mod diferit față de noi muritorii. El a privit
și a văzut că viața nu se termină cu moartea fizică, că realitatea morții pentru unii
oameni vine înaintea morții lor fizice. El vede mulți vii în mormânt, mulți morți în
trupuri vii . „ Nu vă temeţi de cei ce ucid trupul, iar sufletul nu pot să-l ucidă;
temeţi-vă mai curând de acela care poate şi sufletul şi trupul să le piardă în
gheena.  ”  (Matei  10:28),  le-a  spus  apostolilor  Săi.  Moartea fizică  nu implică
moartea sufletească. Acest lucru este cauzat numai de păcatul de moarte  înainte
sau chiar în timpul morții fizice, în afară de aceasta.

 

Cu privirea Sa duhovnicească,  Domnul pătrunde timpul ca fulgerul prin nori.
Sufletele vii atât ale celor care au murit cu mult timp în urmă, cât și ale celor care
nu s-au născut încă, apar înaintea Lui. Profetul Ezechiel a văzut într-o vedenie o
câmpie plină de oase ale morților și nu a putut înțelege dacă aceste oase puteau fi

https://www.marturisireaortodoxa.ro/sfantul-nicolae-velimirovici-minunea-invierii/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/sfantul-nicolae-velimirovici-minunea-invierii/


înviate, până când Domnul i-a descoperit-o. „Si mi-a zis: „Fiul omului, oare vor
invia oasele acestea?”. Iar eu am zis: „Doamne, Doamne, aceste [lucruri] Tu le
stii!” (Iezechiel 37:3). Hristos nu a văzut oase moarte, ci duhurile vii care erau în
ele. Trupul și oasele omului nu sunt decât învelișul și echipamentul sufletului.
Această carcasă îmbătrânește și devine ca o îmbrăcăminte uzată. Dar Dumnezeu
o va renova și va îmbrăca din nou sufletul plecat cu ea.

 

Hristos a venit să-l elibereze pe om de frica străveche, dar și să creeze o teamă
nouă în cei care păcătuiesc. Vechea frică a omului era moartea fizică. Noua frică
este moartea spirituală. Și Hristos a întărit această frică, a făcut-o mai puternică.
Frica de moartea fizică îl face pe om să caute ajutor din această lume. Bărbații se
stabilesc în această lume, se împrăștie în ea și sunt prinși de ea, doar pentru a-și
asigura trupurilor lor cea mai lungă ședere posibilă, pentru a face o călătorie cât
mai lungă și cât mai nedureroasă. Dar Domnul zice celui care era bogat în toate,
în afară de sărac cu duhul: „Nebune! În această noapte vor cere de la tine sufletul
tău. Şi cele ce ai pregătit ale cui vor fi?” (Luca 12:20). Omul care are grijă de
trupul său, dar este indiferent față de sufletul său, Domnul îl numește nebun,
nebun. Domnul a mai spus: „ Vedeţi şi păziţi-vă de toată lăcomia, căci viaţa cuiva
nu stă în prisosul avuţiilor sale.” (Luca 12:15). Deci, în ce constă viața umană?
În dependența lui de Dumnezeu, care însuflețește sufletul cu cuvântul Său și
împreună cu sufletul însuflețește trupul.

 

Cu cuvântul Său, Domnul a înviat și înviaz suflete păcătoase, suflete care au murit
înainte de moartea fizică. El a promis că va învia trupurile celor care au murit
deja. Cu iertarea păcatelor, cu cuvintele Sale dătătoare de viață și cu darurile
Preacinstite, Trupul și Sângele Său Preasfânt, El a înviat și învie și astăzi morții.
Și va face asta până la sfârșitul lumii. El ne-a confirmat acest lucru nu numai prin
cuvinte,  ci  și  prin  fapte,  deoarece  pe  mulți  i-a  înviat  în  timpul  vieții  Sale
pământești, precum și prin Învierea Sa. „  Adevărat, adevărat zic vouă, că vine
ceasul şi acum este, când morţii vor auzi glasul Fiului lui Dumnezeu şi cei ce vor
auzi vor învia.” (Ioan 5:25). Mulți morți au auzit glasul Fiului lui Dumnezeu și au
înviat. Avem un astfel de exemplu din Evanghelia de astăzi.

 



***

 

„Şi după aceea, S-a dus într-o cetate numită Nain şi cu El împreună mergeau
ucenicii Lui şi multă mulţime.” (Luca 7:11). Acest incident a avut loc la scurt timp
după vindecarea miraculoasă a sclavului centurionului roman din Capernaum.
Domnul avea o dorință arzătoare și se grăbea să facă cât mai multe fapte bune și
astfel să dea un exemplu minunat credincioșilor Săi. În acest scop a pornit de la
Capernaum în direcția Muntelui  Tabor.  Acolo,  dincolo de munte,  pe versanții
muntelui Hermon, se află Nain, care a fost cândva un oraș fortificat. Domnul
călătorea însoțit de mulți ucenici și de o mulțime de oameni. Cu toții văzuseră
multe minuni în Capernaum și sperau să vadă și să audă mai multe, pentru că
minunile lui Hristos nu fuseseră auzite până atunci în Israel, în timp ce cuvintele
Lui erau ca niște râuri care curgeau miere și lapte.

 

„ Iar când S-a apropiat de poarta cetăţii, iată scoteau un mort, singurul copil al
mamei sale, şi ea era văduvă, şi mulţime mare din cetate era cu ea.” (Luca 7: 12) .
Domnul tocmai se apropiase de poarta orașului, cu mulțimea în urma lui, când a
întâlnit o procesiune care ieșea din oraș, însoțită de un copil mort. Astfel Stăpânul
și sclavul s-au întâlnit. Dătătorul de viață a întâlnit morții. Răposatul era un copil
mic, după cum vedem din relatare, că Domnul l-a predat mamei sale după ce l-a
readus la viață. Mama copilului trebuie să fi provenit dintr-o familie bogată și
proeminentă,  după  cum  se  vede  din  mulțimea  mare  care  a  însoțit-o  la
înmormântare.

 

„ Şi, văzând-o Domnul, I s-a făcut milă de ea şi i-a zis: Nu plânge! ” (Luca 7:13).
Mulțimea mare care a însoțit-o pe văduvă pare să fi făcut-o de dragul ei, din cauza
poziției  sociale,  dar  și  pentru lovitura puternică pe care a primit-o  odată cu
moartea singurului ei fiu. Durerea oamenilor din jurul ei trebuie să fi fost foarte
mare. Și asta trebuie să fi făcut mai mare durerea mamei și să-i fi sporit lacrimile
de disperare și plâns. Deși căutăm pe alții să ne împărtășească durerea, atunci
când moartea ia cu violență pe unul dintre ai noștri, participarea lor nu reduce
durerea  și  mâhnirea  noastră.  Când  slăbiciunea  mângâie  slăbiciunea,  atunci
consolarea va fi slabă. Toți cei care participă la o înmormântare sunt copleșiți de



un sentiment ciudat, greu de exprimat. Și asta este rușine. Oamenilor nu le este
doar frică de moarte, ci și rușine de ea. Această rușine este dovada – mult mai
mare decât frica – că moartea este o consecință a păcatului omului. Așa cum
bolnavului îi este rușine să-și dezvăluie doctorului rănile ascunse, tot așa și celor
care au conștiință le  este rușine de moartea lor.  Această rușine a morții  ne
conduce la dovada originii noastre nemuritoare și a destinului nostru nemuritor.
Animalele  când  mor  se  ascund,  de  parcă  le-ar  fi  rușine  că  sunt  muritori.
Imaginează-ți rușinea celor care sunt cultivați duhovnicește!

 

La ce folosește tot plânsul și doliul nostru, toată deșertăciunea noastră, toate
onorurile și gloriile noastre, când simțim că vasul pământesc în care am locuit în
timpul vieții este sfâșiat? Ne este rușine atât de fragilitatea vasului nostru, cât și
de  vanitatea  nesăbuită  cu  care  ne-am umplut  viața.  Ce  folos  să  le  ascunzi?
Rușinea ne stăpânește din cauza murdăriei care ne-a umplut trupul pământesc și
care se stinge după moartea noastră, nu numai pe pământ, ci și în cer. Esența
spiritului nu emană nici parfum, nici miros în corpul nostru. În funcție de calitatea
noastră de ființe umane și de materialele pe care le-am acumulat în noi în timp ce
trăim, emanăm parfumul cerului sau murdăria păcatului.

 

Domnul are dragoste și toleranță pentru cei care sunt în disperare. Adesea găsim
asta în slăbiciunile oamenilor.

„ Şi văzând mulţimile, I s-a făcut milă de ele că erau necăjite şi rătăcite ca nişte oi
care n-au păstor.” (Matei 9:36) Când oile văd pe păstor, nu leșină și nici nu se
risipesc. Dacă oamenii ar avea mereu pe Dumnezeu înaintea ochilor lor, nu ar
leșina și nici nu s-ar împrăștia. Dar unii Il văd, alții caută să-l vadă, în timp ce alții
sunt orbi sau înșală pe cei care caută să-l vadă. Astfel oamenii se rătăcesc, se
împrăștie, fiecare devine propriul său ghid și își urmează propriul drum.

 

Dacă oamenii ar avea chiar jumătate din frica de Dumnezeu omniprezent pe care
o au de moarte, nu s-ar teme de El. Și într-adevăr, ei nu ar cunoaște moartea în
această lume. În cazul nostru, Domnul a simțit o simpatie deosebită pentru mama
îndurerată și de aceea i-a spus:  nu plânge! . El a privit adânc în sufletul ei și a



citit tot ce se întâmpla acolo. Soțul ei murise, ea nu avea partener. Acum a murit
și singurul ei fiu și s-a trezit singură. Unde era Dumnezeul cel viu? Poate cineva
să se simtă singur când Dumnezeu este în compania lui? Poate omul adevărat să
găsească o companie mai bună, mai inimoasă decât tovărășia lui Dumnezeu? Nu
este Dumnezeu mai aproape de noi chiar mai mult decât tatăl și mama noastră,
decât frații și surorile noastre, decât fiii și fiicele noastre? El ne dă copiii și apoi îi
ia de la noi, dar nu ne abandonează. Ochiul Lui nu se obosește să ne privească și
nici dragostea Lui pentru noi nu s-a schimbat. Toată duhoarea morții ne ajută să
ne agățăm mai mult de Dumnezeu, Dumnezeul cel viu.

 

Nu plânge ! Domnul încearcă să mângâie mama nemângâiată. Aceasta spune Cel
care nu crede, ca mulți dintre noi, că sufletul băiatului mort coboară în mormânt,
împreună cu trupul său mort. A spus  Acela care știe ce spune când se referă la
sufletul băiatului mort, care ține acel suflet în propria Sa putere. Și îi mângâiem
pe cei ce plâng cu aceleași cuvinte, deși inimile noastre sunt pline de lacrimi.

 

Dar,  în  afară  de  simpatia  noastră,  ne  simțim neputincioși  să  adăugăm orice
altceva celor care plâng . Puterea morții ne-a depășit până acum puterea, încât ne
târăm ca insectele în umbra ei. Și pe măsură ce umplem mormântul și acoperim
morții cu pământ, simțim că îngropăm și o parte din noi în întunericul funerar al
mormântului.

 

Hristos nu-i spune femeii: „Nu plânge!” ca să ne arate că nu trebuie să plângem
când ne moare cineva. Şi El a plâns când a murit Lazăr (Ioan 11, 35). A plâns şi
pentru cei ce aveau să sufere la căderea Ierusalimului (Luca 19, 41-44). Oricum, a
fericit  pe  cei  ce  plâng:  „Că aceia  se  vor  mângâia”  (Matei  5,  4).  Nimic  nu-l
linişteşte şi nu-l curăţă pe om mai mult decât lacrimile. În predania ortodoxă
despre mântuire, lacrimile sunt cel dintâi mijloc de curăţire a sufletului, a inimii şi
a minţii. Şi nu numai pe morţi avem să-i plângem, ci şi pe cei vii, şi mai ales pe noi
înşine, aşa cum îndeamnă Domnul pe fiicele Ierusalimului: „Nu Mă plângeţi pe
Mine, ci pe voi plângeţi-vă şi pe copiii voştri” (Luca 23,28).

Sunt însă lacrimi şi lacrimi. Apostolul Pavel îi îndeamnă pe tesalonicieni: „Să nu



vă întristaţi, ca ceilalţi, care nu au nădejde” (I Tesalonicieni 4, 13), ca păgânii şi
ca cei fără Dumnezeu, care îşi plâng morţii ca pe nişte pierduţi. Creştinii să-şi
plângă morţii lor nu pentru că i-au pierdut şi nu mai sunt cu ei, ci pentru că au
murit în păcate, iar plânsul lor trebuie să fie legat cu rugăciunea către Dumnezeu,
ca să li  se ierte celor morţi păcatele şi să intre ei,  cu mila Lui, în împărăţia
cerurilor. Creştinul trebuie să plângă şi pentru sine însuşi din pricina păcatelor, şi
cu cât mai des, cu atât mai bine; nu ca cei ce nu au credinţă şi nădejde, ci
dimpotrivă, ca unul care are credinţă în Dumnezeul cel viu şi nădejde în mila Lui
şi în viaţa veşnică.

 

 

Când lacrimile au acest sens creștin și acest folos, atunci  de ce i-a spus Domnul
mamei băiatului mort  „nu plânge?”  Iată un alt caz. Femeia a plâns ca cei care nu
au speranță. Ea nu a plâns pentru păcatele copilului ei și nici pentru ale ei. A
plâns pentru pierderea fizică , pentru pierderea și dispariția totală a copilului,
pentru despărțirea ei veșnică de el. Dar acolo era Fiul lui Dumnezeu, Domnul
celor vii și al morților. Așa că nu avea niciun motiv să plângă înaintea Lui, așa
cum nu există niciun motiv să postească atunci când Domnul este prezent. Când
fariseii L-au acuzat pe Domnul că ucenicii Săi nu postesc, ca Ioan, El le-a răspuns:

Nu forțați pe fiii mirelui, în timp ce mirele este cu ei, cine postește? » (Luca 7;
34).  La fel,  deci,  se poate jeli  când Dătătorul de viață este cu el,  în a cărui
împărăție nu sunt morți, ci toți sunt vii?

 

Dar nefericita văduvă nu-L cunoştea nici pe Hristos, nici puterea lui Dumnezeu.
Îşi jelea singurul copil cu bocete deznădăjduite, ca toţi iudeii — şi ca toţi păgânii
— care n-au avut niciodată credinţa în învierea morţilor, sau având-o vreodată, au
pierdut-o.

 

Durerii ei ieşite din minţi, izvorâte din neştiinţă, i-a spus Domnul: „Nu plânge!”
Nu i-a spus aşa cum mulţi zic celor ce jelesc: „Nu plânge!” în înţelesul că lacrimile
nu ajută la nimic. „Nu plânge! Plânsul tot nu-l aduce înapoi! Aşa a fost să fie; şi



noi vom merge pe aceeaşi cale.” Iată toată mângâierea, mai bine zis lipsa de
mângâiere, pe care o putem aduce altora, şi care nu mângâie pe nimeni. Dar
altceva vrea să spună Hristos când zice: Nu plânge! „Nu plânge, pentru că sunt
Eu aici. Eu sunt păstorul tuturor oilor, şi nici una nu poate să fie ascunsă undeva
unde să nu ştiu Eu. Fiul tău nu a murit în felul în care crezi tu. Nu: doar sufletul i
s-a despărţit de trup. Eu am putere asupra sufletului său aşa cum am putere şi
asupra trupului. Pentru durerea ta, care vine din neştiinţă, şi a tuturor celor din
jurul tău, am să unesc iarăşi sufletul băiatului cu trupul, am să-l aduc la viaţă; nu
atât pentru el, cât pentru tine şi pentru toţi oamenii aceştia, ca să cunoaşteţi că
Dumnezeu veghează asupra oamenilor şi că Acela Eu sunt, Mesia şi Mântuitorul
lumii”. Iată cu ce înţeles a spus Hristos mamei: „Nu plânge!” A spus şi a trecut la
faptă.

 

„Şi apropiindu-se, S-a atins de sicriu, iar cei ce-l  duceau s-au oprit.  Şi a zis:
Tinere, ţie îţi zic, scoală-te!” A atinge morţii sau lucrurile dimprejurul morţilor era
socotit de Lege necurăţie, şi era oprit. Această oprelişte îşi avusese rostul ei câtă
vreme Dumnezeu şi viaţa erau cinstite în Israel mai presus de orice. Când însă
adevărata  cinstire  a  lui  Dumnezeu s-a  împuţinat,  şi  cu  ea  şi  preţuirea  vieţii
omeneşti,  multe aşezăminte, printre care şi  acesta, au ajuns superstiţii,  şi  au
căpătat întâietate asupra marilor porunci. Aşa stăteau lucrurile, bunăoară, şi cu
tăierea-împrejur a trupului, şi cu odihna de Sabat. Duhul acestor legi se pierduse,
iar  în  locul  duhului  rămăsese a  fi  zeificată  forma deşartă  a  Legii.  Hristos  a
restaurat  duhul  şi  viaţa  acestor  legi,  însă  inimile  întâi-stătătorilor  iudei,
păstrătorii Legii Vechi, erau atât de învârtoşate şi pline de întuneric încât, dacă
Hristos a vindecat un bolnav în ziua sâmbetei (Ioan 5, 16), ei au vrut să-L ucidă.
Pentru ei  Sabatul  era  mai  presus  de om,  mai  presus  chiar  şi  decât  Fiul  lui
Dumnezeu! Domnul însă nu S-a uitat la mânia lor; El a căutat mai departe să
arate,  în  orice  împrejurare,  că  viaţa  şi  mântuirea  sunt  mai  de  seamă decât
tradiţiile şi obiceiurile. Şi în împrejurarea de faţă iarăşi a vrut să arate aceasta,
întrucât S-a atins de racla unde zăcea băiatul, împtriva Legii. Dar minunea învierii
săvârşite de Domnul a fost atât de răvăşitoare încât bătrânii evreieşti au rămas
fără grai şi nici n-au mai putut să scoată vreun cuvinţel de împotrivire.

 

„Tinere, ţie îţi zic, scoală-te!” Iisus a poruncit băiatului în numele Său, iar nu cum



au făcut profeţii Ilie şi Elisei, care s-au rugat lui Dumnezeu să învie pe cel mort.
Aceia erau slujitorii Dumnezeului Celui Viu, iar acesta este Unul-Născut Fiul Lui.
Cu puterea Sa îi porunceşte Domnul băiatului să se întoarcă la viaţă, să se ridice
din patul morţii. Ţie îţi zic. Cu aceste cuvinte — pe care Domnul nu le-a mai rostit
altădată când a înviat morţii — a vrut să arate că a săvârşit fapta numai prin
dumnezeiasca Sa putere. Că are putere asupra morţilor ca şi asupra viilor. De
asemenea, minunea nu s-a făcut ca răspuns la credinţă, cum s-a întâmplat la
învierea fiicei lui Iair; nici nu se aştepta cineva din convoiul de înmormântare la o
minune, aşa cum a fost la învierea lui Lazăr. Nu; minunea s-a săvârşit numai cu
cuvântul cel puternic al lui Hristos.

 

„Şi s-a ridicat cel mort şi a început să vorbească, şi l-a dat mamei lui”. Făptura a
auzit glasul Făcătorului şi I-a ascultat porunca. Aceeaşi putere dumnezeiască ce a
insuflat pulberii suflare vie, şi a făcut din pulbere om, lucrează acum aducând
viaţă pulberii moarte, făcând sângele să curgă, ochii să vadă, urechile să audă,
oasele şi carnea să se mişte. De acolo de unde se afla, sufletul băiatului mort a
auzit glasul Stăpânului şi într-o clipă s-a întors la trupul său, ca să împlinească
porunca. Supusul a cunoscut vocea Domnului său. Tânărul s-a ridicat din raclă şi
a început să vorbească. De ce a început să vorbească îndată? Ca nu cumva să
creadă oamenii că e doar vreun fel de nălucire vrăjitorească, ori că vreun strigoi a
intrat în trupul băiatului şi l-a ridicat din raclă. Trebuia să audă cu toţii glasul şi
vorbele tânărului, ca să nu rămână vreo îndoială cu privire la faptul că el însuşi s-
a întors cu adevărat la viaţa.

 

Din același motiv, Domnul a luat copilul din sicriu și  l-a dat mamei sale, i-a dat-o
mamei sale. Când mama și-a dat seama ce s-a întâmplat și a luat copilul în brațe,
atunci cei  din procesiune au fost eliberați  de frică și  îndoială.  Hristos a luat
copilul de mână și l-a dat mamei sale pentru a-i arăta că i-o dăruiește în dar acum,
la fel ca atunci când l-a născut. Viața este un dar de la Dumnezeu. Dumnezeu dă
viață fiecărui om prin propria Sa mână. El nu ezită să ia de mână fiecare om creat
și să-l trimită la această viață pământească, temporală. Deci Domnul a luat copilul
înviat și l-a dat mamei sale pentru a-i arăta că nu i-a spus să nu plângă degeaba.
Când i-a spus asta, a avut în vedere s-o mângâie, nu numai cu aceste cuvinte, pe
care mama îndurerată le-ar fi auzit poate de la mulți dintre cunoscuții ei,



 

În sfârşit, Domnul a mai vrut şi să ne înveţe că, atunci când săvârşim vreo faptă
bună, s-o facem pe cât se poate noi înşine, cu luare-aminte şi din toată inima, nu
prin alţii, nu fără grijă, nu plictisiţi şi nu ca şi cum abia am aştepta să scăpăm
odată de corvoadă. Vedeţi câtă dragoste şi frumuseţe este în fiecare cuvânt şi în
fiecare mişcare a Mântuitorului. El ne arată şi în această împrejurare, ca şi în
toate celelalte, că nu numai orice dar al lui Dumnezeu e desăvârşit, ci desăvârşit
este şi chipul dăruirii.

 

„Şi frică i-a cuprins pe toţi şi slăveau pe Dumnezeu, zicând: Proroc mare s-a
ridicat între noi şi Dumnezeu a cercetat pe poporul Său”. Hristos le-a alungat
frica de năluci şi de vrăjitorii, dar frică tot a mai rămas în ei. Dar frica aceasta
este bună: este frica de Dumnezeu, care-l face pe om să-L laude şi să-L slăvească
pe Domnul. Oamenii vorbeau de Hristos ca de marele proroc pe care Dumnezeu îl
făgăduise israeliţilor încă din vremea lui Moise (Deuteronom 18, 18). Poporul
acesta  nu  era  în  stare  să  se  ridice  la  înţelegerea  că  Hristos  este  Fiul  lui
Dumnezeu, dar tot era bine pentru ei, aşa întunecaţi şi asupriţi de străini cum se
aflau, să creadă cel puţin că Hristos este un proroc mare. Măcar să fi ajuns şi
capii Ierusalimului la înţelegerea aceasta de rând, ei care văzuseră minunile lui
Hristos! Atunci poate s-ar fi dat înapoi de la grozava lor crimă. Dar fiecare face
ceea ce-i stă în fire: Hristos a adus celor morţi viaţa, iar capii evreieşti au luat
viaţa de la Cel Viu. El era iubitorul de oameni, iar ei ucigaşii de oameni — şi de
Dumnezeu. El era Făcătorul de minuni al binelui, iar ei făcătorii de minuni ai
răutăţii.

 

Dar până în sfârşit, răii aceştia nu au putut să ia viaţa nimănui, ci doar pe sine s-
au lipsit de viaţă. Căci toţi prorocii pe care i-au ucis au rămas vii la Dumnezeu şi
între oameni, pe când ei au rămas ascunşi ca şerpii în umbra acestor proroci, prin
generaţii, ca să primească osândă şi să fie anatema din neam în neam! Când L-au
ucis pe Hristos, nu pe Hristos L-au ucis, ci pe sine.

 

***



 

Iar Cel care atât de lesne învia pe alţii a înviat El însuşi din morţi, şi S-a arătat în
cer şi pe pământ ca Lumina cea mare care nu poate fi stinsă, ci tot mai mult se
înteţeşte, tot mai mult străluceşte. Noi toţi în această lumină vieţuim. Şi această
Lumină a luminilor se va arata încă o dată, curând, şi o vor vedea toţi viii şi toţi
morţii. Şi va fi aceasta la sfârşitul veacurilor, la capătul istoriei omeneşti, când
Iisus Domnul nostru vine să judece toţi oamenii care au trăit pe pământ, de la
Adam până la sfârşit. Atunci se va vedea încă o dată, în plinătatea lui, adevărul
cuvintelor Mântuitorului: „Adevărat, adevărat zic vouă, că vine ceasul, şi acum
este, când cei morţi vor auzi glasul Fiului lui Dumnezeu, şi cei ce vor auzi vor
învia”. Minunea învierii fiului văduvei din Nain a fost săvârşită şi din milă faţă de
o mamă îndurerată, dar şi pentru credinţa noastră în obşteasca înviere din morţi,
în minunea minunilor,  în dreptatea dreptăţilor,  în bucuria bucuriilor.  Slavă şi
laudă  Domnului  nostru  Iisus  Hristos,  împreună  cu  Tatăl  şi  cu  Duhul  Sfânt,
Treimea cea deofiinţă şi nedespărţită, acum şi pururea şi în vecii vecilor. Amin.

 

Fragment  din  cartea  „KYRIAKODROMIO  B’,  PREDICI  Sfântul  Nicolae
Velimirovici”,  Editare,  traducere  de  Petros  Botsis,  Atena  2013

 

Traducere şi adaptare

 

Κυριακή Γ’ Λουκά: Το θαύμα της νεκρανάστασης (Άγιος Νικόλαος Βελιμίροβιτς) |
Κατάνυξη

 

https://katanixi.gr/kyriaki-g-loyka-to-thayma-tis-nekrana/
https://katanixi.gr/kyriaki-g-loyka-to-thayma-tis-nekrana/

