
Sfântul  Cuvios  Porfirie
Kavsokalivitul: Bucuria lui Hristos
vă vindecă!
Copilului  său duhovnicesc căruia  medicii  i-au spus ceva despre starea sa de
sănătate,  Sfântul  Porfirie i-a subliniat:  „  Acum trebuie să-ți  umpli  sufletul  cu
Hristos, cu dragoste divină, cu bucurie. Bucuria lui Hristos te va vindeca. Când
sunteți foarte obosiți, nu luați niciun medicament pentru slăbiciune. Trebuie să
facem o mărturisirea generală, pentru ca rănile secrete ale sufletului tău să se
vindece. Acest lucru ne va oferi ție și mie multă bucurie.” „Cuvintele Lui m-au
impresionat, mai ales când a spus „bucuria lui Hristos te va vindeca”. Era prima
dată când auzeam de o perspectivă atât de fericită de vindecare. Nu a fost un
tratament binecunoscut, a fost un tratament al trupului și al sufletului ”.

(K. Giannitsiotis, Aproape de bătrânul Porphyrios, I. Hesych. Schimbarea la Față a
Mântuitorului).

 

Ar fi o greșeală să credem că Sfântul Porfirie era împotriva medicinei. Până la
urmă, cum poate fi împotriva medicinei și medicamentelor cel care a slujit decenii
în Policlinica Sfântului Gherasimos din centrul Atenei și a fost asociat cu medici
de toate specialitățile? Se știe că interesul său pentru medicină a fost foarte mare,
atât de mare încât și-a cumpărat cărți de medicină pentru a învăța terminologia
specifică  diferitelor  afecțiuni  și  pentru  a  putea  alege  împreună  cu  medicii
tratamentul și uneori să-i ajute cu mintea sa pătrunzătoare. De altfel, nu au fost
de puține momente când medicii, chiar și profesorii universitari, care erau copiii
săi duhovnicești, în probleme grele cu care se confruntau în diagnosticarea stării
unui pacient, apelau la Sfântul Porfirie  și îi cereau părerea.

 

Cu toate acestea, atitudinea lui față de boală a fost cea la care a ajuns, desigur,
medicina însăși: orice boală trebuie privită într-un mod universal, adică ca un
simptom al stării psihosomatice a omului. Omul, conform credinței creștine, nu
este doar un trup, nici doar un suflet. El este trup și suflet împreună, care sunt

https://www.marturisireaortodoxa.ro/sfantul-cuvios-porfirie-kavsokalivitul-bucuria-lui-hristos-va-vindeca/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/sfantul-cuvios-porfirie-kavsokalivitul-bucuria-lui-hristos-va-vindeca/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/sfantul-cuvios-porfirie-kavsokalivitul-bucuria-lui-hristos-va-vindeca/


conectate în așa fel încât să constituie o unitate indivizibilă. De aceea pentru
Biserică moartea este considerată o taină – cum se desparte sufletul de trup! Deci
pentru Sfântul Porfirie tot ce se întâmplă în trup afectează sufletul, la fel cum tot
ce se întâmplă în suflet afectează trupul. „Este complicat”, așa cum obișnuia să
spună în glumă. Și cu siguranță sfântul a crezut ceea ce crede Biserica noastră și
anume că orice boală este un rod al firii umane căzute în păcat. Dumnezeu nu l-a
creat pe om pentru a suferi sau a muri – nemurirea era perspectiva omului ca
expresie  a  relației  sale  ascultătoare  și  iubitoare  cu  Creatorul  său.  Dar
neascultarea lui față de voința lui Dumnezeu a adus în cele din urmă natura sa
coruptă și schimbătoare la decădere și la moarte. „Prin păcat vine moartea”.

 

Dar Hristos, care a venit, ca Dumnezeu Întrupat, l-a restaurat pe om. Asumarea
lui despre natura umană a fost vindecarea omului – cu Hristos cauza rănilor
sufletești și a morții, a păcatului a fost desființată, iar omul a câștigat din nou
posibilitatea de a vedea chipul lui Dumnezeu. Persoana credincioasă lui Hristos,
integrată prin sfântul botez în trupul mistic al lui Hristos, Biserica ca mădular al
Său, poate păstra chipul lui Dumnezeu curat și poate merge spre asemănarea Lui.
Vindecarea omului  înseamnă astfel  restabilirea relației  sale  cu Dumnezeul  în
Treime. Din acest punct de vedere, Sfântul Porfirie a luat ca bună vindecarea
omului, atâta timp cât se extinde în dragoste față de Hristos. Dragostea pentru
Hristos, adică respectarea sfintelor Sale porunci, înseamnă activarea harului de a
fi mădular al Lui, Cel care restaurează nu numai sufletul, ci de foarte multe ori
trupul omului. Iar dacă Domnul ține trupul bolnav și nu-l vindecă întotdeauna,
aceasta se face spre binele credinciosului, pentru că îi oferă tot mai multe ocazii
de îmbunătățire și sfințire duhovnicească.

„Îti este de ajuns harul Meu”, i-a răspuns Domnul Apostolului Pavel, când acesta,
istovit de vreo boală, L-a rugat să-l vindece. „Îţi este de ajuns harul Meu, căci
puterea Mea se desăvârşeşte în slăbiciune.”

 

Și da, boala devine astfel un vehicul de ascensiune duhovnicească și un înveliș al
puterii lui Dumnezeu pentru om, dar sunt momente când până și trupul bolnav își
dobândește  sănătatea  cu  dragostea  lui  Dumnezeu,  pe  care  o  vedem  și  în
Evanghelie în diversele ei minuni, dar care a și fost adesea subliniată de marele



Porfirie. Și pe aceasta se concentrează Sfântul în pasajul de mai sus. „Dacă îți
umpli sufletul cu Hristos și cu iubirea și bucuria divină, atunci bucuria lui Hristos
te va vindeca”. Tocmai pentru că, așa cum am spus, întoarcerea dinamică către
Hristos, duce la locuirea Sa permanentă în existența omului, normalizându-l astfel
mental și fizic, aducându-l pe calea creației sale originare.

Iată ce le-a spus altor frați: „Când cineva umblă în Hristos, atunci toate sistemele
lui sunt pe orbita lor normală și toate glandele lui secretă ceea ce ar trebui” –
sufletul și trupul funcționează corect atunci când omul îl întâlnește pe Dumnezeu
în Hristos. S-a ajuns chiar la punctul în care Sfântul Porfirie a dezvăluit următorul
lucru  uimitor:  „Cu  dragoste  pentru  Hristos,  cineva  poate  controla  cancerul
însuși!”  Și  cu  siguranță  un element  care  întărește  decisiv  această  intrare  in
normalizare a omului este mărturisirea generală pe care sfântul o sugera adesea.
Pentru că în ea credinciosul își dă seama de păcatele sale ascunse sau uitate, care
adesea îl chinuie fără să știe. Deci păcatul este o rană, Hristos și sfințirea este
leacul. Într-adevăr, cea mai „încântătoare perspectivă de vindecare”. S-a ajuns
chiar la punctul în care sfântul a dezvăluit următorul lucru uimitor: „Cu dragoste
pentru Hristos, cineva poate controla cancerul însuși!” Și cu siguranță un element
care întărește decisiv această normalitate a omului este mărturisirea generală pe
care  sfântul  o  sugera  adesea.  Pentru  că  în  ea  credinciosul  își  dă  seama de
păcatele sale ascunse sau uitate, care adesea îl chinuie fără să știe. Deci păcatul
este o rană, Hristos și sfințirea este leacul.

Într-adevăr, este cea mai „încântătoare perspectivă de vindecare”.

 

Traducere și adaptare din:

Η ΧΑΡΑ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΘΑ ΣΕ ΓΙΑΤΡΕΨΕΙ!

 

 

 

NECESITĂ MULTĂ MUNCĂ!

SFÂNTUL CUVIOS PORFIRIE KAVSOKALIVITUL

https://pgdorbas.blogspot.com/2022/05/blog-post_4.html


 

„ Nu se poate deveni creștin prin lene, ai nevoie de muncă, de multă muncă. Totul
este ca omul să-L iubească pe Hristos și toate problemele sunt rezolvate ” (Sfântul
Porfirie Kavsokalivitul)

 

Lenea  este  socotită  de  sfinții  noștri  Părinți  drept  rodul  primului  copil  al
egoismului (esența păcatului), filandia. Egotismul sau egoismul are trei ramuri
centrale, care la rândul lor dau naștere tuturor păcatelor lumii: avariția, ambiția, 
egocentrismul. Deci lenea, care este atât de dezinvolt și nerecunoscut „lăudată”
de mulți în timpul nostru, trebuie tratată tocmai ca o problemă spirituală, ca un
impuls care, dacă este lăsată, va duce la tot felul de afectiuni. Nu întâmplător, de
la începuturile omenirii, munca a fost caracterizată ca cea mai importantă virtute,
o caracterizare bazată pe fiziologia omului, creată după chipul și asemănarea lui
Dumnezeu. Dumnezeul nostru, conform cuvintelor revelatoare ale Domnului Iisus
Hristos, este un Dumnezeu lucrător – „ Tatăl Meu până acum lucrează; şi Eu
lucrez.”(Ioan 5;  17),  a  spus El,  și  nu numai  cu creația  lumii  și  a  omului,  ci
întotdeauna  cu  energia  Sa  proniatoare  pentru  cei  care  îi  îndreaptă  către
destinația lor finală, includerea lor totală „în El”.

 

Din acest punct de vedere, este normal ca omul să lucreze, să fie necontenit în
mișcare și pe drum, în direcția pe care i-a stabilit-o Însuși Creatorul: asemănarea
cu El. Nu întâmplător, din momentul în care omul este așezat în grădina Edenului
de către Tatăl său, el primește porunca: „ lucrați și păstrați-l ”, pentru a-și păstra
natura soră care este a lui Dumnezeu și a lucra asupra ei mai ales asupra lui
însuși,  care  ar  trebui  să  fie  prioritatea lui.  „  Căutaţi  mai  întâi  împărăţia  lui
Dumnezeu şi dreptatea Lui şi toate acestea se vor adăuga vouă.”(Matei 6; 33), a
afirmat Domnul, ceea ce a spus și mai clar ucenicilor Săi și evreilor din vremea
Lui: „ Lucraţi nu pentru mâncarea cea pieritoare, ci pentru mâncarea ce rămâne
spre viaţa veşnică şi pe care o va da vouă Fiul Omului, căci pe El L-a pecetluit
Dumnezeu-Tatăl.”(Ioan 6; 27), adică în Sine, urmând sfintele Sale porunci.

 

Prima sarcină a omului este să se mobilizeze cu harul lui Dumnezeu, astfel încât



el să fie acolo unde îl îndreaptă voința lui Dumnezeu, ceea ce va însemna dragoste
pentru  Dumnezeu  și  pentru  semeni  și  bineînțeles  și  pentru  natura  lui  soră.
Rezultatul este cert, pentru că Creatorul l-a promis: omul va fi un mic dumnezeu
care se va bucura de prezența Creatorului său și va trăi în paradisul său. În
această situație, problemele nu există, sau chiar dacă există, ele sunt considerate
sub o cu totul altă perspectivă: ca mijloc de promovare către îndumnezeirea sa.

Sfântul Porfirie confirmă prin cuvintele sale acest adevăr, pe care cu siguranță îl
cunoștea pentru că l-a trăit.

 

Traducere și adaptare din:

ΑΚΟΛΟΥΘΕΙΝ

 

https://pgdorbas.blogspot.com/2023/08/

