
Mărturisirea  împotriva
ecumenismului a Părintelui Mihai
Gașpar,  adresată  Sinodului
Bisericii  Ortodoxe Române

Mă  numesc  Mihai  Gașpar  și  sunt  preot  al
Bisericii Ortodoxe Române din 12 august 2001,
în ultimii 11 ani am ocupat postul de preot paroh al
parohiei  Arad  Cartierul  Verde,  parohie  nou
înființată într-un cartier rezidențial din Arad. Prin
purtarea de grijă a lui Dumnezeu, în acești ani s-a
primit  prin  donație  și  s-a  intabulat  un  teren  în
vederea construirii unui lăcaș de cult — așezământ
de care cartierul nu dispunea anterior — și astfel s-
a construit o biserică în care se oficiază rânduielile
liturgice.  Astăzi  biserica  este  finalizată  și  se
lucrează  la  dotarea  ei  cu  mobilier  bisericesc.

Deși mă îngrădisem de erezia ecumenismului prin nepomenire în urmă cu
câțiva ani, totuși nu găsisem linia de demarcație dintre tăcerea din iconomie și
tăcerea culpabilă ca și accepțiune și complicitate la erezie. Dilema mea, sau poate
lipsa mea de curaj, și-a găsit rezolvarea prin vizita arhiereasca ce s-a realizat în
parohia  mea  de  către  Înaltpreasfințitul  Timotei  pentru  constatarea  stadiului
lucrărilor  la  biserica  nou  construită  de  enoriași.  La  această  conslujire  am
constatat, spre dezamăgirea mea, că în mod deliberat se încalcă si se interzice
exercitarea cultului sfinților ce nu sunt agreați personal de arhiereu, în cazul de
față Sfântul Paisie Aghioritul, hramul ales de parohia noastră pentru biserica nou
construită. Acest fapt mi-a dovedit mie personal că orice tăcere este complicitate
și, în cele din urmă, trădare a Bisericii al cărei Cap este Hristos!

Fac publică scrisoarea de mai jos, adresată Sfântului Sinod, cu doleanța mea de a

https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisirea-impotriva-ecumenismului-a-parintelui-mihai-gaspar-adresata-sinodului-bisericii-ortodoxe-romane/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisirea-impotriva-ecumenismului-a-parintelui-mihai-gaspar-adresata-sinodului-bisericii-ortodoxe-romane/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisirea-impotriva-ecumenismului-a-parintelui-mihai-gaspar-adresata-sinodului-bisericii-ortodoxe-romane/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisirea-impotriva-ecumenismului-a-parintelui-mihai-gaspar-adresata-sinodului-bisericii-ortodoxe-romane/


se revizui atitudinea Bisericii noastre față de îndeplinirea poruncilor, a canoanelor
și  a învățăturilor patristice pe care le-am moștenit  și  pe care am jurat să le
păstrăm neschimbate!

Preafericirea Voastră,

Înaltpreasfințiile Voastre,

Preasfințiile Voastre,

 

Mă numesc  Mihai  Gașpar,  sunt  preot  paroh  în  parohia  Cartierul  Verde,  din
protopopiatul Arad, din județul Arad și mă adresez membrilor Sfântului Sinod al
Bisericii  Ortodoxe  Române  pentru  a  vă  aduce  la  cunoștință  tulburarea  de
conștiință a unui  preot ortodox din România,  provocată de starea în care se
găsește  Biserica  noastră  din  pricina  acceptării  aproape  fără  rezervă  a
ecumenismului ca normalitate în viața bisericească ortodoxă, cu consecința foarte
gravă a desființării adevărului eclesiologic de credință ortodoxă și a conștiinței
dogmatice ortodoxe.

Se împlinesc anul viitor zece ani de când ierarhii a 10 dintre cele 14 Biserici
Autocefale Ortodoxe au adoptat în Creta, în ceea ce deja se numește în cărțile de
istorie  bisericească  „Sfântul  și  Marele  Sinod”,  documentul  Relațiile  Bisericii
Ortodoxe  cu  ansamblul  lumii  creștine  (numit  în  continuare,  pentru  ușurarea
exprimării, și documentul 6, pentru că a fost al șaselea document al sinodului), în
care  s-a  recunoscut  denumirea  de  „biserici  și  confesiuni”  tuturor  ereziilor
desprinse din trupul Bisericii celei una a lui Hristos sau chiar din trupul ereziilor
desprinse din trupul Bisericii celei una și s-a afirmat că ecumenismul este singura
cale de comunicare a Bisericii  celei  una,  Biserica Ortodoxă,  cu aceste erezii,
denumite, în spiritul teoriei papistașe a „bisericilor nedepline”, ca „biserici și
confesiuni aflate mai aproape sau mai departe de Biserica Ortodoxă”.

Se împlinesc 10 ani de când cei ce au încercat să justifice deciziile din Creta au
argumentat faptul că recunoașterea „denumirii istorice de biserici și confesiuni” a
fost doar un act de politețe față de respectivele erezii, că ele nu sunt recunoscute
„în mod ontologic” ca fiind biserici și confesiuni, fără a se ține seama de faptul că,
recunoscând felul în care aceste culte se numesc pe sine însele, înseamnă de fapt
o recunoaștere a motivului pentru care se numesc așa și nu altfel, iar acest motiv



nu este altul decât că, în viziunea lor, ele se consideră „biserici și confesiuni”,
uitându-se cuvântul Sfântului Chiril al Ierusalimului, care, în Cateheza a XVIII-a,
spune:  „Cuvântul  «biserică»  are  multe  sensuri… Cineva  ar  putea  afirma  că,
propriu vorbind şi adevărat, şi adunarea celor răi, a ereticilor… este tot biserică;
împotriva  acestei  afirmaţii  Simbolul  credinţei  te-a  întărit  şi  ţi-a  predat  acest
articol de credinţă: Întru una sfântă, sobornicească şi apostolească Biserică, ca să
fugi  de  adunările  lor  spurcate  şi  să  rămâi  pururea  în  sfânta,  sobornicească
Biserică în care ai fost renăscut. Când te duci într-un oraş, nu întreba numai:
«Unde este casa Domnului?», pentru că şi celelalte erezii ale necredincioşilor
îndrăznesc să numească vizuinele lor case ale Domnului, nici nu întreba numai:
«Unde este biserica?», ci: «Unde este biserica cea sobornicească?»”[1] (s.n.).

Mitropolitul  Olteniei  recunoaște  public  că  la  Creta  ierarhii  au  greșit,  dar
continuă să ne condamne pe noi ca “schismatici”

Între timp, în toate documentele oficiale ale Bisericii Ortodoxe referirea la aceste
erezii se face folosindu-se expresia „biserici și confesiuni”, ceea ce ne arată că ele
nu au fost recunoscute astfel doar din politețe, ci cu un termen tehnic în care li se
recunoaște chiar statutul de „biserici” (chiar dacă, în duhul Declarației  de la
Toronto, invocat în art. 19 al documentului 6, nu „adevărate și în deplinul sens al
cuvântului”), lucru care a fost considerat ca o mare greșeală de către mitropolitul
Olteniei,  Înaltpreasfințitul  Irineu,  care,  într-o  carte  din  2018,  a  afirmat:  „La
întrunirea din Creta termenul Biserică, ce a fost atribuit și celorlalți creștini, nu s-
a folosit în sensul său dogmatic, ci s-a folosit impropriu în sensul de comunitate
religioasă.  Dar  fiind  vorba  de  documentele  «Sfântului  și  Marelui  Sinod»
considerăm că trebuiau totuși să fie alcătuite cu mai multă atenție și responsabi-
litate.  Sintagma Biserici  eterodoxe  este  o  expresie  contradictorie,  confuză  și
neavenită… Așadar, conținutul documentului intitulat Relațiile Bisericii Ortodoxe
cu ansamblul lumii creștine este neclar și nu are perspective, fiind marcat de o
ambiguitate care nu îi  mulțumește nici pe ortodocși,  nici pe «eterodocși»”[2],
pentru ca în nota 2206 de la aceeași pagină a cărții,  mitropolitul Olteniei să
considere că „oricine își dă seama că va fi o problemă pentru cei care vor veni
după noi, constatând că s-a folosit termenul Biserică pentru cei care nu au aceeași
credință cu noi. Ei vor avea îndreptățirea justă să constate cu nemulțumire că
acest apelativ s-a folosit mai înainte de către un «Sinod». De aceea, și pe bună
dreptate, se pot ridica unele semne de întrebare împotriva acestui termen atribuit

https://www.marturisireaortodoxa.ro/mitropolitul-olteniei-recunoaste-public-ca-la-creta-ierarhii-au-gresit-dar-continua-sa-ne-condamne-pe-noi-ca-schismatici/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/mitropolitul-olteniei-recunoaste-public-ca-la-creta-ierarhii-au-gresit-dar-continua-sa-ne-condamne-pe-noi-ca-schismatici/


eterodocșilor, formulare considerată o mare greșeală pentru un text sinodal…
Sintagma Biserici eterodoxe cuprinde două contradicții vizibile”[3] (s.n.).

Chiar dacă mitropolitul  Irineu afirmă că documentul nu a folosit  termenul în
sensul „dogmatic”, ci „de comunitate religioasă”, această utilizare este o eroare,
pentru că nu se poate disocia sensul dogmatic al denumirii de „Biserică” de alte
întrebuințări ale sale,  întrucât acest cuvânt înseamnă pur și  simplu adunarea
celor care cred drept în Hristos, adică Biserica Sa, și nu poate fi atribuit unor
comunități  religioase despre care credem că nu reprezintă Biserica cea una.
Mitropolitul  Irineu  recunoaște  că,  prin  această  accepție,  s-a  făcut  „o  mare
greșeală” în sinodul de la Creta, adică o erezie, deoarece în teologie o eroare
făcută într-un sinod este o erezie, cea ce face ca acel sinod să fie invalidat ca unul
neinspirat de Duhul Sfânt, ale cărui decizii sunt irelevante. Cu un limbaj la fel de
diplomatic, același lucru l-a spus și Sfântul Sinod al Bisericii Georgiei, care, în
articolul 4 al  Deciziei  finale de receptare a sinodului din Creta, a afirmat că
„Documentele din Creta trebuie să reflecte învățătura Bisericii Ortodoxe; ceea ce
nu se  întâmplă  în  cazul  prezentului  set  de  texte”[4]  (s.n.).  Dacă nu reflectă
învățătura Bisericii Ortodoxe înseamnă că sunt eretice.

 

Decizia finală a Bisericii Georgiei cu privire la pseudo Sinodul din Creta

La această eroare, semnalată de către mitropolitul Olteniei,  am putea să mai
adăugăm decizii neortodoxe din celelalte documente ale sinodului: decizia de a se
încălca canonul 72 V-VI care interzice căsătoriile mixte, lăsate de sinodul din
Creta la latitudinea ierarhilor, decizie argumentată prin faptul că Biserica trebuie
să țină cont de amestecul de oameni din societățile contemporane, argument
profund neserios și irelevant, deoarece în epoca în care s-a dat canonul acest
amestec era mult mai pregnant; decizia de a lăsa severitatea posturilor de peste
an la latitudinea episcopului, motivată tot de dificultățile din anumite părți ale
lumii, decizie ce spulberă practica unitară a Bisericii în materie de disciplină a
postului; nerezolvarea problemei diasporei, în duhul canonului 8 de la sinodul I
ecumenic,  adevăratul  „Mare și  Sfânt Sinod al  Bisericii”,  care spune că într-o
cetate nu pot exista mai mulți episcopi, ceea ce înseamnă că într-o țară nu pot
exista mai multe Biserici Ortodoxe, iar acolo unde se întâmplă acest lucru, cum ar
fi în diaspora occidentală sau în țări în care unele Biserici Ortodoxe intră peste

https://www.marturisireaortodoxa.ro/decizia-finala-a-bisericii-georgiei-cu-privire-la-pseudo-sinodul-din-creta/


alte Biserici perfect canonice, ca în Ucraina sau Republica Moldova, ar trebui ca
să existe o unitate bisericească, nu neapărat pusă în slujba Patriarhiei Ecumenice,
care vede măsura ca pe un prilej de a-și crea un teritoriu canonic inexistent în
realitate; raportarea ambiguă față de știința contemporană și mai ales față de
tehnologie,  fără  a  se  rezolva  marile  probleme  etice  ale  abuzurilor  pe  care
tehnologia le poate crea în viața ortodocșilor contemporani, la care se mai adaugă
și acceptarea și promovarea cultului ecologist, inclusiv prin instituirea unei așa-
zise zile de meditație ecologică exact în prima zi a anului bisericesc.

Cu toate acestea, în diverse documente bisericești, deciziile sinodului din Creta
sunt citate ca temei al unor decizii sau al unor acțiuni, ceea ce înseamnă că, din
punctul de vedere al participanților la el, este perfect valabil și este în rând cu
sinoadele mari ale Bisericii, poate chiar cu cele ecumenice.

Faptul  că  la  acest  sinod s-a  comis  o  mare greșeală  ar  fi  trebuit  să  ducă la
renunțarea la el sau măcar să se încerce o reparare a lui. În schimb, Patriarhia
Română, în data de 26 octombrie 2016, a dat o decizie în care „a luat notă de
hotărârile sinodului”, adică le-a acceptat, așa cum de altfel îi și impunea art. 13
din  Regulamentului  sinodului,  menționând  că  toate  neclaritățile  și  aspectele
lăsate nerezolvate pot fi „nuanțate și explicitate” de vreun eventual sinod viitor,
aspect cu desăvârșire ieșit din comun și din practica de până acum a Bisericii.
Mai mult decât atât, urmând art. 22 din documentul despre relațiile Ortodoxiei cu
„ansamblul lumii creștine”, Patriarhia nu a admis niciun fel de contestare de către
pleroma Bisericii a acestor decizii, în comunicatul din 16 decembrie 2016 fiind
direct amenințați toți cei care îndrăzneau să mai pună în discuție deciziile din
Creta,  o practică contrară receptării  ortodoxe a unor texte sinodale,  condiție
absolut  obligatorie  a  validării  deciziilor  unui  sinod ortodox,  care  a  produs  o
amuțire a oricărei voci care ar fi avut ceva de spus pe această temă în Biserică,
nelăsând deschisă decât aplicarea singurei forme canonice de protest față de un
sinod eretic abuziv impus conștiinței bisericești: întreruperea pomenirii ierarhilor
care și-au însușit  documentele din Creta,  în cazul Bisericii  noastre, a tuturor
ierarhilor Bisericii Ortodoxe Române, de vreme ce nu există niciunul care să fi
protestat sau refuzat să semneze acele documente, fie în Creta, în iunie, fie în
București, în octombrie 2016.

Scrisoare deschisă adresată IPS Irineu al Olteniei: Dacă ați știut că la Creta s-a
săvârșit  „o  mare  greșeală”,  ce  v-a  determinat  să  semnați  documentele
sinodului?

https://www.marturisireaortodoxa.ro/scrisoare-deschisa-adresata-ips-irineu-al-olteniei-daca-ati-stiut-ca-la-creta-s-a-savarsit-o-mare-greseala-ce-v-a-determinat-sa-semnati-documentele-sinodului/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/scrisoare-deschisa-adresata-ips-irineu-al-olteniei-daca-ati-stiut-ca-la-creta-s-a-savarsit-o-mare-greseala-ce-v-a-determinat-sa-semnati-documentele-sinodului/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/scrisoare-deschisa-adresata-ips-irineu-al-olteniei-daca-ati-stiut-ca-la-creta-s-a-savarsit-o-mare-greseala-ce-v-a-determinat-sa-semnati-documentele-sinodului/


În  lucrarea  sa  mai  sus  citată,  mitropolitul  Olteniei  recunoaște  că  generațiile
viitoare vor fi îndreptățite să fie nemulțumite de modul în care ereticii au fost
numiți „biserici și confesiuni”, dar nu explică de ce nu ar avea dreptul să fie
nemulțumite generațiile actuale, adică noi, credincioșii trăitori în această epocă.
Mai mult, urmând liniei generale, impuse de art. 22 din documentul 6 din Creta,
mitropolitul este de opinie că toți cei ce au protestat din generația aceasta contra
sinodului din Creta sunt „schismatici”, deși ei nu au făcut decât ceea ce le permit
sfintele  canoanele  să  facă:  să  întrerupă  comuniunea  cu  un  episcop  care  a
propovăduit în public o „mare greșeală” teologică, ca să îl citez pe înaltpreasfinția
sa, adică o erezie.

Cei care au promovat sinodul din Creta în România după terminarea acestuia au
pus  un  accent  exagerat  pe  faptul  că  „la  Creta  s-a  propovăduit  că  Biserica
Ortodoxă este una, sfântă, sobornicească și apostolească Biserică”, de ca și când
această afirmație, existentă în Crezul ortodox din 381 d.Hr. ar fi fost făcută într-o
ședință CMB, în vreo adunare generală a organizației, unde nu avem știință să se
fi consemnat acest lucru vreodată, și nu în fața celor care mărturisesc acest lucru
în fiecare Liturghie.

Cei care fac această apologie a mărturisirii celor patru însușiri ale Bisericii la
Creta uită că la Porto Alegre, în 2006, Adunarea Generală a CMB a spus ea însăși:
„Mărturisim una, sfânta, soborniceasca și apostolească Biserică, așa cum este
exprimată în Crezul Niceo-Constantinopolitan (381)”[5], după care documentul
explică faptul că Biserica este una, dar „este chemată să își exprime unitatea într-
o  bogată  diversitate”,  este  apostolică,  pentru  că  există  o  singură  învățătură
apostolică,  dar  „pot  exista  în  mod  legitim  diferite  formulări  ale  credinței
Bisericii”; este sfântă, pentru că Dumnezeu a creat „un templu sfânt” al tuturor
celor ce trăiesc, în diversitate, evanghelia Lui.

Afirmația  corectă  potrivit  căreia  Biserica  Ortodoxă  este  una,  sfântă,
sobornicească și apostolească este anulată, sau cel puțin relativizată, de chiar
documentul 6 al sinodului prin aprobarea premisei din Declarația de la Toronto,
care postulează că în cadrul CMB nicio „biserică” membră nu este obligată să le
recunoască pe celelalte ca fiind Biserici în adevăratul sens al cuvântului (art. 19
din documentul 6) și nici că nicio Biserică nu este obligată să își schimbe propria
eclesiologie după accederea în Consiliu (același articol). Prin ratificarea acestor
premise din Declarație ca „de o importanță capitală pentru participarea ortodoxă
la CMB” autorii și semnatarii documentului de la Creta și-ar fi dorit să arate că



Biserica Ortodoxă este imunizată de orice influență a celorlalte membre asupra
eclesiologiei sale, însă, în realitate, din ignoranță sau viclenie, au admis efectul
pervers al acestei premise, anume că nicio participantă la CMB nu este obligată,
la rândul său, să recunoască Biserica Ortodoxă ca fiind Biserică în adevăratul
sens al cuvântului, nici că nu trebuie să își modifice eclesiologia niciuna dintre
ele, pentru a face loc ideii că Biserica Ortodoxă este una, sfântă, sobornicească și
apostolească[6]. Un asemenea nivel de trădare a propriei eclesiologii, a propriei
identități bisericești este fără precedent! La ce a folosit afirmarea din primul
paragraf  al  documentului  că Biserica Ortodoxă e adevărata Biserică,  dacă se
recunoaște  dreptul  tuturor  celorlalte  participante  la  CMB de a  nu considera
Biserica Ortodoxă ca Biserică în sensul deplin al cuvântului, adică una, sfântă,
sobornicească și apostolească?

Implicații  eclesiologice  ale  aprobării  documentului  eretic  Declaraţia  de  la
Toronto de către pseudosinodul din Creta

Și încă o întrebare esențială: dacă niciuna dintre participantele la CMB nu are
obligația  să  își  modifice  propria  eclesiologie,  care  este  scopul  participării
ortodoxe la CMB? Ni se spune că participăm la CMB pentru a aduce mărturia
noastră înaintea ereticilor, cu scopul clar de a-i convinge să își modifice propria
eclesiologie și să revină la eclesiologia ortodoxă, adică cu scopul de a-i readuce la
Hristos. Dar dacă sinodul din Creta a ratificat premisa Declarației de la Toronto
prin  care  se  recunoaște  că  nicio  Biserică  nu  are  obligația  să  își  modifice
eclesiologia, adică poate rămâne eretică în continuare, care este scopul nostru în
acest  organism?  O  analiză  realistă  a  „contribuției  ortodoxe”  la  revenirea  la
dreapta credință a ereticilor din CMB o face Declaraţia de la Tesalonic, din 1998,
în care se spune: „După un secol de participare ortodoxă la mişcarea ecumenică
şi  ani  petrecuţi  în  cadrul  CMB,  nu  observăm suficient  progres  în  discuţiile
teologice multilaterale dintre creştini. Dimpotrivă, prăpastia dintre ortodocşi şi
protestanţi  devine  din  ce  în  ce  mai  mare,  în  timp  ce  tendinţele  mai  sus-
menţionate[7]  în  cadrul  anumitor  denominaţiuni  protestante  devin  tot  mai
puternice”[8] (s.n.)

Apărătorii  ecumenismului  spun că scopul  este „mărturia dragostei”,  „dialogul
iubirii”. Iubirismul panerezist este considerat motorul participării noastre la CMB,
în condiții atât de umilitoare și de periculoase. Însă este oare iubire în această

https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/


amestecare a adevărului cu erezia? Poate exista iubire fără de adevăr? Poate
exista o dovadă mai mare a urii față de aproapele tău decât aceea de a nu îi spune
că greșește și a-l lăsa să persevereze în eroarea sa, cu efecte catastrofale pentru
sufletul său?

Tocmai pentru că a-l abandona pe cel aflat în erezie este o dovadă maximă a urii
față de el,  putem afirma fără nicio greșeală că permanența noastră în cadrul
mișcării CMB în condițiile descrise de către Declarația de la Toronto, ratificată în
documentul  Relațiile  Bisericii  Ortodoxe  cu  ansamblul  lumii  creștine,
recunoașterea acestor comunități eretice ca „biserici și comunități”, indiferent ce
încărcătură dăm termenilor, prezența în lăcașele lor de rugăciune în pretinsa
„săptămână de rugăciune pentru unitatea creștină”, chiar și sub formula iezuită a
simplei asistențe, și nu a slujirii directe, „în veșminte liturgice”, de ca și când
intrând într-un lăcaș de rugăciune nu te-ai duce să asiști la ce se întâmplă acolo,
ci ai face tranzacții bursiere, sunt toate probe indubitabile ale amăgirii de către
participanții  ortodocși  a  acestor suflete eretice,  deja amăgite de conducătorii
comunităților  lor  și  abandonarea lor  la  iad,  știut  fiind că,  indiferent ce spun
documentele CMB și ierarhii participanți la aceste dialoguri, în afara Bisericii
Ortodoxe nu există mântuire! Punctum! Impresia falsă care li se creează acestor
oameni că se pot mântui și în comunitățile lor, deoarece și acolo există har și
mântuire,  pentru  că,  iată,  vin  și  ortodocșii  să  se  roage  cu  ei,  este  cea  mai
periculoasă  otravă  care  se  poate  strecura  în  sufletele  lor,  pentru  care  vor
răspunde înaintea lui Dumnezeu cei care practică aceste dialoguri ecumeniste.
Toate canoanele Bisericii  care pedepsesc rugăciunea împreună cu ereticii,  în
orice fel, de la intrarea în lăcașurile lor până la comuniunea euharistică cu ei, au o
singură  rațiune:  nevalidarea  acestor  comunități  eretice  ca  parte  a  Bisericii,
pentru a nu-i sminti pe dreptcredincioși și a nu-i păcăli pe eretici că sunt și ei pe
calea mântuirii!

Nicăieri în documentul 6 nu există nicio afirmare a faptului că în afara Bisericii nu
există mântuire! (În mod normal nici nu ar trebui să fie necesar să spunem „în
afara  Bisericii  Ortodoxe”,  deoarece  nu  mai  există  și  altă  Biserică  decât  cea
ortodoxă,  dar  această  întărire  a  caracterului  ortodox  al  Bisericii  devine
obligatorie, în contextul în care ierarhii ortodocși înșiși vorbesc de „biserici” și
confesiuni.) Nicăieri o afirmare a faptului că în afara Bisericii Ortodoxe nu poate
exista Biserică. Dimpotrivă, dacă citim primele șase articole ale documentului 6,
ne  aflăm  în  plină  schemă  a  „teoriei  bisericilor  nedepline”,  concepută  de



protestantul  reformat  Jean  Calvin,  în  cadrul  teoriei  sale  despre  „rămășițele
Bisericii”, adoptată și rafinată, în variantă papistașă, de către Conciliul II Vatican
și împrumutată și implementată în sinodul din Creta, în varianta adaptată pentru
Ortodoxie, de către defunctul mitropolit Zizioulas. Astfel, ni se spune că Biserica
Ortodoxă este una, sfântă, sobornicească și apostolească, că ea este în centrul
efortului  de  refacere  a  „unității  creștine”,  că  refacerea  unității  este  un
comandament trasat chiar de sinoadele ecumenice, fără a se preciza că nu e
vorba de o unitate între Ortodoxie și erezie, ci doar între Bisericile Ortodoxe, că
unitatea Bisericii  nu poate fi tulburată, o formulă dubioasă în care pare că se
vorbește despre „Biserica Crezurilor” din Declarația de la Toronto, iar nu despre
Biserica Ortodoxă, pentru că dacă s-ar referi la unitatea Bisericii Ortodoxe, ar
deveni  inutil  efortul  de  „refacere  a  unității  creștine”,  de  vreme  ce  unitatea
Bisericii Ortodoxe îi cuprinde deja pe toți cei ce sunt creștini reali, că Biserica
Ortodoxă recunoaște biserici și confesiuni în afara sa, dar nu este în comuniune
cu ele, ci are relații care „trebuie să se sprijine pe clarificarea, cât mai repede şi
cât mai obiectiv posibil, a întregii lor eclesiologii şi, în special, a învăţăturii lor
generale despre Taine, har, preoţie şi succesiune apostolică”.  Cum să se facă
clarificare cât mai repede și obiectiv posibil a eclesiologiei lor, când peste 13
paragrafe se ratifică premisa din Declarație că nicio „biserică” participantă la
CMB nu este obligată să își modifice eclesiologia? Este aceasta o contradicție în
termeni sau doar un limbaj duplicitar menit să îi amețească pe naivi, dar și să le
creeze  ereticilor  impresia  că  Biserica  Ortodoxă  e  alături  de  ei,  deci  există
mântuire pentru toți acolo unde se află, exact așa cum susține de fapt adunarea
de la Porto Alegre, unde s-a spus că toate tradițiile, fie ortodoxe sau eretice, sunt
parte a bogăției teologice a Bisericii una: „Varietatea expresiei evanghelice, a
cuvântului şi a faptei, îmbogăţeşte viaţa comună. Formele diferite de expresie
sunt prezente astăzi în viaţa şi mărturia diferitelor Biserici. Aşa sunt de exemplu
tradiţia sfinţeniei la metodişti, dogma răsplatei pentru credinţă şi a harului la
luterani,  viaţa întru Duhul  Sfânt  la  penticostali,  primatul  în  slujba unităţii  al
Bisericii  Romano-Catolice,  valoarea  intrinsecă  în  societatea  anglicană,  dogma
îndumnezeirii corelate cu cea a «sinergiei» la ortodocşi. În ce măsură punctele pe
care se pune accentul constituie atitudini contradictorii sau expresie a varietăţii
legitime?  Accesul  pus  pe  anumite  chestiuni  umbreşte  deplinătatea  mesajului
Evangheliei”[9]. Unde este scris undeva în textele sinodului din Creta că în afara
Bisericii Ortodoxe nu există mântuire, afirmație fără de care ierarhii și teologii
ortodocși îi condamnă la iad pe toți cei din afara Bisericii? Și atunci, ce se mai
alege din „dialogul iubirii” sau din „manifestarea dragostei”?



Aceeași ură o manifestă conducătorii Bisericii noastre, de data aceasta conștientă
și nedisimulată, și față de membrii Bisericii Ortodoxe Române care iau atitudine,
cum aș fi eu, de exemplu, contra acestui traseu foarte periculos, la capătul căruia
nu ne așteaptă decât pierderea propriei conștiințe bisericești. Nu putem să nu
observăm că, în timp ce ierarhia noastră își  manifestă pe toate căile posibile
iubirea față de eretici și dorința nestrămutată de a „reface unitatea creștină”,
membrii Bisericii sunt abandonați cu totul curentelor de gândire satanistă din
societatea contemporană. Ierarhia nu se mai implică în probleme sociale și etice
care pun probleme de conștiință gravă poporului binecredincios, nu mai trasează
o conduită socială și personală inspirată din viața Bisericii noastre dintotdeauna.
Abandonați  complet,  tinerii  au  ajuns  să  trăiască  păgân,  după  modelul  minții
satanizate a  societății,  să  nesocotească virtuțile,  să  nesocotească decența,  să
nesocotească Taina Căsătoriei, pe care au înlocuit-o cu conviețuirea depravată, să
nesocotească  viața  de  veci,  să  își  pecetluiască  trupurile  cu  toate  expresiile
idolatre  contra  cărora Biserica  a  luptat  în  primele  veacuri  cu prețul  vieții  a
milioane de martiri. Nu doar tinerii, ci și părinții lor au fost abandonați în goana
ierarhiei după „frații  creștini”. Așa se face că majoritatea ortodocșilor români
contemporani  trăiesc  în  mod  păgân,  după  regulile  (i)morale  ale  societății,
practicând o Ortodoxie folclorică în locul uneia dogmatice și canonice. Cu cât este
mai aprinsă dragostea ierarhilor pentru eretici, cu atât este mai mare nepăsarea
față de cei din interiorul zidurilor Bisericii. Sub presiunea discursului satanist al
mass-media și  al  altor factori  de influență, care trasează tot felul de idealuri
demonice și hedoniste ortodoxului român contemporan, în contraponderea cărora
vocea Bisericii, prin ierarhii săi, nu mai pune valorile ortodoxe perene, celor mai
mulți membri ai Bisericii nu le mai pasă de mântuire, puțini mai cred că există
viață după moarte, ceea ce marchează un eșec al trezirii conștiinței acestui popor,
pentru că scopul Bisericii acesta rămâne: de a trezi conștiințele și ale călăuzi pe
calea care duce spre Împărăția lui Dumnezeu! Această stare gravissimă de fapt a
fost exprimată cel mai plastic în urmă cu aproape un veac de către Sfântul Paisie
Aghioritul, care descria astfel situația similară din Biserica Greciei: „Mai întâi, aş
vrea să cer iertare de la toţi pentru că îndrăznesc să scriu ceva, deşi nu sunt nici
sfânt, nici teolog. Cred că vor înţelege toţi că cele scrise de mine nu sunt altceva
decât o durere profundă a mea pentru, din păcate, poziţia şi iubirea lumească a
Patriarhului  nostru Atenagora.  Precum se vede,  el  a iubit  o altă femeie,  una
modernă, care se numeşte Biserica papistaşă, deoarece Biserica noastră Ortodoxă
nu-i face nici un fel de impresie, fiindcă este foarte cuviincioasă”[10]. În aceeași
situație se află toți ierarhii care o părăsesc pe Maica noastră Biserica Ortodoxă de



dragul unei „femei moderne” numite „biserica papistașă”, „mișcarea ecumenică”
etc.

Iar când copiii orfani ai Maicii noastre Biserica îi roagă pe ierarhi, părinții lor, să
se  întoarcă  către  Maica  lor,  răspunsul  este  urgisirea  acestor  copii,  cum s-a
întâmplat cu toți preoții ortodocși care, de zece ani încoace, au îndrăznit să ridice
vocea neînfricat și să spună că atât timp cât părinții lor, ierarhii, au o altă iubită
decât Maica Biserica, ei nu vor să aibă comuniune cu ei. Așa se face că, în zilele
noastre, trebuie să spunem cu durere că Biserica Ortodoxă Română este singura
Biserică  Ortodoxă  în  care  persecutarea  preoților  și  credincioșilor  care  au
mărturisit  prin  întreruperea  pomenirii  contra  ecumenismului  se  face  în  mod
generalizat și sălbatic. De la denigrarea în fața întregii plerome, rămase inertă, ca
schismatici, și de la fantezii aspiraționale de genul „ați ieșit din Biserică!”, până la
alungarea din parohii, caterisiri abuzive și chiar intentarea de procese penale,
puținii  preoți  români  care  au avut  îndrăzneala  să  înfrunte  consemnul  tăcerii
vinovate al celor căzuți, sprijiniți și prost sfătuiți de cei lași, au fost și sunt supuși
unui supliciu, deși canonul 15 I-II interzice episcopului să persecute pe preotul
care nu îl mai pomenește la slujbe din pricina unei erezii pe care el a propovăduit-
o cu capul descoperit. Erezia, așa cum am arătat, a fost recunoscută, chiar dacă
sub altă denumire, chiar de un participant din sinodul nostru la sinodul din Creta,
așa cum am arătat mai sus, iar faptul că ea este publică nu cred că mai trebuie
discutat, așa cum nu mai încape vorbă că orice învățătură care este antiortodoxă
este condamnată de către Sfinții Părinți sau de sinoadele Bisericii, după modelul
din epocile marilor erezii, unde ni se spune că atunci când eretici care se făceau
începători de erezie propovăduiau cu capul descoperit erezia lor, chiar dacă aceea
era una nouă, cum a fost nestorianismul, preoții întrerupeau comuniunea cu astfel
de  eretici  imediat[11],  nu  după  condamnarea  ereticului  respectiv,  deoarece
canonul  15  I-II  edictează  că  preotul  are  voie  să  întrerupă  comuniunea  cu
episcopul pentru erezie înainte de cercetarea sinodală a episcopului, pentru că,
după aceea,  dacă episcopul e găsit  vinovat,  preotul  este obligat  să întrerupă
legătura cu episcopul eretic condamnat.

Toate aceste aspecte au fost ignorate de către slujbașii ierarhilor, care au mizat
pe puterea discreționară, pe colaborarea cu statul masonic și, mai ales, pe tăcerea
vinovată a poporului ortodox și au călcat în picioare viața, cariera și reputația
singurilor  preoți  care  au  apărat  dreapta  credință  împotriva  unei  erezii  care
macină Biserica de o sută de ani și are rădăcini de peste cinci secole în care, sub



influența  factorilor  politici,  perioadele  în  care  s-a  afirmat  Ortodoxia  fără
compromis  au alterat  cu  cele  în  care  s-au  afirmat  idei  care  nu sunt  tocmai
ortodoxe, din acestea din urmă creându-se bagajul de „dovezi patristice” ale celor
care  argumentează  în  favoarea  ecumenismului,  care  au  căutat  prin  toate
cotloanele întunecoase ale istoriei ortodoxe din ultimele secole, în care Biserica a
trebuit  să  supraviețuiască  unor  dușmani  ireductibili:  turcocrația,  papistășia,
protestantismul, masonismul etc., pentru a-și găsi argumente ale trădării lor.

Conștient de faptul că lucrarea de mărturisire începută în 2016 este una absolut
necesară, că este pentru prima dată în peste jumătate de mileniu când Ortodoxia
ca unică cale de mântuire este afirmată cu tărie, cu claritate și fără compromis, îi
mulțumesc bunului Dumnezeu că mi-a dat posibilitatea de a mă adăuga puținelor
voci care au curajul să rostească adevărul fără nicio frică de consecințe, anume că
în afara Bisericii Ortodoxe nu este mântuire!

Acestei mărturii publice vă invit și pe Preafericirea Voastră, pe Înaltpreasfințiile
Voastre și pe Preasfințiile Voastre, distinși membri ai Sinodului Bisericii noastre,
pentru a vindeca rănile produse în acești ani în sufletele credincioșilor ortodocși
și în trupurile comunităților noastre, unde, prin manipulare și ură, s-a creat o
dezbinare inexistentă nici în timpul prigoanei comuniste, unde adevărul a fost
distorsionat complet de dragul apărării celor care au greșit la Creta și care sunt
scoși în fața pleromei ca… victime ale celor care încearcă să îi ajute să îndrepte
greșeala fatală de acolo. Cei care au creat schisma, prin introducerea în Biserică
a unor idei eretice, îi acuză de schismă pe cei ce luptă pentru limitarea răspândirii
la întreaga Biserică a acestor idei distrugătoare!

Vă rog, cu toată dragostea și smerenia, să puneți capăt, cu puterea care Vă stă la
îndemână, escamotării adevărului despre ecumenism și despre sinodul din Creta
și să rostiți adevărul, plasându-vă din nou în slujba Adevărului Care v-a înălțat la
înalta treaptă  de ierarhi ai Bisericii. Astfel făcând, Dumnezeu Vă va da curajul să
recunoașteți că deciziile luate la Creta nu au fost o lecție de teologie oferită de
participanții  din  Biserica  Română,  cum s-a  afirmat  pe  toate  canalele  presei
aservite, imediat după revenirea de la Colimbari, ci o regretabilă eroare, pentru
că nu contează cât de geniale au fost intervențiile ierarhilor români acolo, ci doar
forma documentelor finale semnate. Înțelegând acest lucru, nu este târziu încă să
vă lepădați de acele semnături, să renunțați la acele documente, pentru că ele nu
pot fi nuanțate, explicitate și nici revizuite, fiind greșite de la un capăt la altul,
pentru care trebuie abandonate complet.



Pășind pe calea recunoașterii adevărului, care Vă va face liberi, veți observa că în
România nu există nicio mișcare schismatică a nepomenitorilor, cum minte presa
aservită, ci o grupare de creștini ortodocși treji, care nu se războiesc cu Arhieriile
Voastre, ci cu erezia căreia i-ați căzut pradă, că acești creștini, din toate straturile
societății  și  cu vastă pregătire profesională și chiar teologică, nu constituie o
turmă de  imbecili  puși  în  slujba  puterilor  străine,  mai  ales  rusești,  cum au
acreditat tot felul de „vectori de influență”, într-un stil securistoid vrednic cel
mult de discursul vulgar politic, ci oameni care nu își doresc altceva decât să se
întoarcă la rânduiala vieții lor creștine de dinainte de 2016 și la ascultarea de
Arhieriile Voastre și de preoții lor parohi, imediat ce veți fi reintrat, la rându-Vă,
în ascultarea lui Hristos, din care ați ieșit în 2016.

Alături  de  acești  oameni  și  de  restul  Bisericii  noastre,  conștientizând  că
participarea la mișcarea ecumenică nu va îndeplini niciodată obiectivul misionar
al Bisericii noastre, de propovăduire a adevărului la toată lumea, veți putea pune
capăt prezenței Bisericii noastre în această organizație de tip masonic protestant,
CMB,  cum au făcut  alte  Biserici,  ca  cea bulgară sau georgiană,  revenind la
misiologia clasică a Bisericii noastre, aceea a discuției de la om la om, a pescuirii
sufletelor unul câte unul, când Dumnezeu va îngădui, strategie prin care femeile
și bărbații  români din diasporă au reușit să pescuiască mai multe suflete din
oceanul de erezie occidental și să le aducă în sânul Bisericii decât vor reuși mii de
ani de „dialog ecumenic”, și ar fi făcut mai mult, dacă principala piedică în calea
adevăratei lor mărturii nu ar fi fost zădărnicită de ecumenismul preoților pe care
Patriarhia i-a trimis în acele locuri.

Îmi închei această scrisoare, plină de suferință, de dragoste și  durere pentru
soarta Bisericii noastre, cu speranța că Arhieriile Voastre veți face ceea ce este
bine pentru Biserica noastră pentru a pune capăt acestei înșelări masive care este
ecumenismul, a închide rana care supurează în sânul Bisericii noastre de aproape
un deceniu și a reinstaura domnia dreptei credințe în Biserica Ortodoxă Română.

Iertați îndrăzneala neînsemnatului slujitor al lui Hristos, preotul Mihai.

Cu deosebită considerație,

Preot Mihai Gașpar

 



Membrilor Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Române

 

Note:

[1] Sfântul Chiril al Ierusalimului, Cateheze, EIBMBOR, Bucureşti, 2003, p. 335.

[2] Dr Irineu Popa, Mitropolitul Olteniei, Biserica în actualitate sau actualitatea
Bisericii, editată de către Editura Academiei Române, București, 2018, p. 503.

[3] Ibidem.

[ 4 ]
https://www.marturisireaortodoxa.ro/decizia-finala-a-bisericii-georgiei-cu-privire-l
a-pseudo-sinodul-din-creta/.

[ 5 ]
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/
1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-
churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted.

[6] Pentru toate implicațiile eclesiologice ale aprobării Declarației de la Toronto
d e  c ă t r e  s i n o d u l  d i n  C r e t a ,  v e z i
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-docume
ntului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/.

[7] Se referă la căsătoria femeilor, la promovarea agendei lgbtq+ etc.

[8]https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/ecumeni
cal-movement-in-the-21st-century/member-churches/special-commission-on-
participation-of-orthodox-churches/first-plenary-meeting-documents-
december-1999/thessaloniki-statement.

[9] Sfântul Munte Athos, mărturie de veacuri a luptei pentru apărarea dreptei
credinţe, Editura „Părinţii Aghioriţi”, Sfântul Munte Athos, p. 60.

[ 1 0 ]
https://www.cuvantul-ortodox.ro/cred-ca-nu-este-deloc-bine-sa-ne-despartim-de-bi
serica-de-fiecare-data-cand-patriarhul-greseste-ci-fiecare-are-datoria-si-obligatia-
de-a-protesta-si-de-a-lupta-dupa-puterile-sale-in-sanul-bisericii/.

https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/assembly/2006-porto-alegre/1-statements-documents-adopted/christian-unity-and-message-to-the-churches/called-to-be-the-one-church-as-adopted
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/implicatii-eclesiologice-ale-aprobarii-documentului-eretic-declaratia-de-la-toronto-de-catre-pseudosinodul-din-creta/
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/ecumenical-movement-in-the-21st-century/member-churches/special-commission-on-participation-of-orthodox-churches/first-plenary-meeting-documents-december-1999/thessaloniki-statement
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/ecumenical-movement-in-the-21st-century/member-churches/special-commission-on-participation-of-orthodox-churches/first-plenary-meeting-documents-december-1999/thessaloniki-statement
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/ecumenical-movement-in-the-21st-century/member-churches/special-commission-on-participation-of-orthodox-churches/first-plenary-meeting-documents-december-1999/thessaloniki-statement
https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/ecumenical-movement-in-the-21st-century/member-churches/special-commission-on-participation-of-orthodox-churches/first-plenary-meeting-documents-december-1999/thessaloniki-statement
https://www.cuvantul-ortodox.ro/cred-ca-nu-este-deloc-bine-sa-ne-despartim-de-biserica-de-fiecare-data-cand-patriarhul-greseste-ci-fiecare-are-datoria-si-obligatia-de-a-protesta-si-de-a-lupta-dupa-puterile-sale-in-sanul-bisericii/
https://www.cuvantul-ortodox.ro/cred-ca-nu-este-deloc-bine-sa-ne-despartim-de-biserica-de-fiecare-data-cand-patriarhul-greseste-ci-fiecare-are-datoria-si-obligatia-de-a-protesta-si-de-a-lupta-dupa-puterile-sale-in-sanul-bisericii/
https://www.cuvantul-ortodox.ro/cred-ca-nu-este-deloc-bine-sa-ne-despartim-de-biserica-de-fiecare-data-cand-patriarhul-greseste-ci-fiecare-are-datoria-si-obligatia-de-a-protesta-si-de-a-lupta-dupa-puterile-sale-in-sanul-bisericii/


[11] „Astfel, când comoara cea rea a inimii lui Nestorie a început să iasă la iveală
și Ipatie «a cunoscut cugetele lui Nestorie, că nu erau cele ce trebuia să fie, a
șters  îndată  numele  lui  din  dipticile  Bisericii  ca  să  nu  mai  fie  pomenit  la
Proscomidie»”, Arhim. Vasilios Papadakis, Străjerii Ortodoxiei, luptele monahilor
pentru  apărarea  Ortodoxiei¸  Egumenița,  2015,  București,  pp.  101-102.  La
momentul  la  care Cuviosul  Ipatie (trecut la  Domnul în anul  446) a întrerupt
pomenirea, erezia lui Nestorie nu era încă condamnată de sinodul ecumenic sau
de vreun alt sinod, ceea ce ne arată modul în care înțelege Biserica întreruperea
pomenirii pentru vreo erezie condamnată de Sinod sau de Părinți.


