
Maimuţăreala  şi  papagalismul  în
teologie
Sfântul Maxim Mărturisitorul (580-662) este un mare Părinte al Bisericii, care,
urmând  Sfinţilor  Părinţi  dinaintea  lui,  a  combătut,  între  altele,  erezia
monotelismului. Scrierile lui „despre dragoste” sunt de-Dumnezeu-însuflate, la fel
şi  comentariile  lui  la  operele  Sfântului  Dionisie  Areopagitul,  răspunsurile  la
diferite  întrebări,  cele  „200  de  capete  despre  teologie”,  tâlcuirea  la  „Tatăl
nostru”,  „Mistagogia”,  scrisorile  lui,  operele  sale  dogmatice  şi  apologetice
ş.a.m.d.  Este  un teolog empiric  cu un discurs  concis,  care  răspunde în  chip
minunat la părerile teologice ale epocii sale.

Însuşirea lui fundamentală este aceea că leagă strâns isihia cu mărturisirea, adică
modul isihast de viaţă al teologiei ortodoxe cu mărturisirea credinţei. Elementul
central  [al  teologiei  lui]  este  constituit  de  filosofia  practică  sau  curăţirea,
contemplarea naturală sau luminarea şi teologia mistică sau îndumnezeirea. Cine
ignoră această învăţătură ignoră esenţa teologiei lui ortodoxe.

Unii  teologi  ai  epocii  noastre  au  descoperit  teologia  Sfântului  Maxim
Mărturisitorul, au întrebuinţat-o selectiv ca să-şi consolideze propria lor gândire
teologică şi au analizat-o speculativ, ignorând profunzimea acesteia.

Prin ideile pe care îmi propun să le prezint în continuare voi înfăţişa pe scurt
învăţătura Sfântului Maxim despre ce înseamnă adevărata teologie şi adevăratul
teolog, şi cred că în acest punct este cuprinsă esenţa teologiei lui şi deosebirea
dintre teologia Sfântului Duh şi teologia demonilor.

Sfântul Maxim Mărturisitorul,  într-o scrisoare a sa,  abordează tema mântuirii
omului şi a adevăratei teologii.

La început scrie, cu mare smerenie, că, temându-se ca nu cumva să fie judecat de
Dumnezeu pentru cuvintele lui,  pe care le-a omorât el  însuşi  prin nelucrarea
faptelor bune, lipsindu-le de puterea de a oferi viaţă celor care le ascultă, s-a
gândit  să  dobândească „tăcerea desăvârşită”,  adică  preferă  să  tacă şi  să  nu
vorbească. Însă, în cazul de faţă şi răspunzând la rugămintea corespondentului
său, a Monahului Marinos, va depăşi tăcerea şi va vorbi.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/maimutareala-si-papagalismul-in-teologie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/maimutareala-si-papagalismul-in-teologie/


Îşi începe scrisoarea cu un pasaj al regelui proroc David: „Începutul înţelepciunii
este frica de Domnul; înţelegere bună este tuturor celor ce o fac pe ea” (Psalmul
110,  10).  Prin  acest  verset  de  psalm,  doreşte  să  arate  „calea  adevărată  a
cunoaşterii prin dumnezeieştile virtuţi” şi să deschidă „uşa reală a cunoaşterii
prin fapte” către cei care îşi propun să Îl iubească pe Domnul şi care preferă
„mântuirea de la Dumnezeu înaintea tuturor lucrurilor de pe pământ”. Este o
lucrare fundamentală să dobândească cineva cunoaşterea din lucrarea faptelor,
iar nu pe cea teoretică. Astfel, recomandă celor care doresc „mântuirea de la
Dumnezeu” să dobândească frica lui Dumnezeu şi buna înţelepciune.

Frica lui Dumnezeu este de trebuinţă ca să evităm pângăririle [prin păcate] având
înaintea noastră aşteptarea pedepsele veşnice, câtă vreme buna înţelepciune este
necesară,  ca  să  împlinim  toate  dumnezeieştile  vreri,  să  deosebim  lucrurile
vremelnice de cele veşnice şi să dobândim adevărata cunoaştere. După cum prin
frica  de  Domnul  ajungem  să  ne  lepădăm  de  patimile  cele  necurate,  aşa  şi
înţelepciunea celor cu adevărat înţelepţi devine zămislitoare de virtuţi.

Frica nu trebuie să se limiteze la păzirea exterioară a bunelor moravuri, fiind însă
lăuntric stăpâniţi de tristeţe, ci să se vădească în dispoziţia lăuntrică a sufletului
şi în smerenia inimii, care se chezăşuieşte deplin prin suspinurile repetate din
adâncul inimii şi prin biciul amintirii păcatelor făptuite care loveşte nevăzut în
conştiinţă.

Însă cel  care  doar  se  preface că  are  frica  lui  Dumnezeu în  comportamentul
exterior,  nu  se  deosebeşte  întru  nimic  de  maimuţa  care  imită  moravurile  şi
gesturile oamenilor, deşi nu este om. Acest animal din rândul patrupedelor, care
se deosebeşte mult de oameni prin firea sa, se aseamănă cu aceştia prin imitarea
comportamentului exterior.

Acelaşi lucru se întâmplă şi cu acela care imită exterior pe cei care se tem cu
adevărat de Domnul,  fiind asemenea saducheului  sau fariseului  care salvează
forma evlaviei printr-o bunăcuviinţă exterioară, însă este „întru totul pierdut faţă
de adevăr prin prietenia pentru patima adânc sălăşluită în suflet”, adică este cu
totul lipsit de adevăr pentru că în adâncurile sufletului are ascunsă prietenia faţă
de patimă.

Sfântul Maxim doreşte să spună aici că adevărata evlavie se arată în lupta omului
pentru eliberarea de patimi şi de necurăţia care se găsesc în adâncurile sufletului,



pentru că, altfel, omul se aseamănă cu maimuţa care doar joacă rolul de om, deşi
este animal. Prin urmare, cel care vrea să se mântuiască şi să teologhisească cu
adevărat, trebuie să aibă frica lui Dumnezeu şi, prin această frică, să-şi cureţe
inima de patimi şi nu doar să folosească exterior cuvintele Sfinţilor.

Pe de altă parte, nu trebuie să ne arătăm ca având cunoaştere dumnezeiască doar
prin formularea de „cuvinte rostite de dragul vorbirii frumoase”, adică să oferim
cuvinte bine meşteşugite, cu eleganţă stilistică. La fel,  nu se cade să arătăm
altora  care  este  definiţia  bunei  înţelepciuni  doar  vorbind,  fără  să  punem în
practică  cele  ce  spunem,  ci  va  trebui  ca  înţelepciunea să  fie  impregnată de
dispoziţia sufletului pentru făptuirea virtuţilor!

Aşadar, înţelepciunea trebuie să strălucească prin fapte lumina cunoştinţei, iar
prin cunoaştere să înveselească osteneala făptuirii  şi  astfel frica se cuvine să
meargă împreună cu dorul  după Dumnezeu. Omul cu frica lui  Dumnezeu stă
departe de rău şi prin buna cumpătare se desăvârşeşte în făptuirea şi împlinirea
poruncilor.

Cel care leagă înţelepciunea doar cu simpla rostire de cuvinte dumnezeieşti se
aseamănă papagalului care imită cuvintele omeneşti fără să fie om. Papagalul,
deşi nu are nimic omenesc în firea lui, totuşi dintre toate păsările este singura
care poate fi învăţată să imite cuvintele omeneşti.

Acelaşi lucru se întâmplă şi cu omul care imită exterior cuvintele adevăraţilor
înţelepţi – ale adevăraţilor Sfinţi – printr-o simplă reproducere a lor, ca să îi
uimească pe cei care îl ascultă, „deşi nu are obişnuinţa cunoaşterii dobândită prin
făptuirea virtuţilor”.

Omul acesta este precum preoţii şi fariseii nevrednici [ai Vechiului Testament]
care doar joacă roluri, câtă vreme sunt lipsiţi de înţelepciunea care stă în fapte, şi
prin marea părere pe care o au despre sine şi prin aroganţa înfumurării care
hrăneşte semeţia minţii lor, se ridică împotriva cuvântului adevărului, ignorând
faptul „că teologie a demonilor în chip vădit s-a făcut cunoaşterea celor care
aspiră la aceasta din mare iubire de slăvire fără să aibă plinirea faptelor”.

Cu alte cuvinte, este o teologie demonică cea care provine de la omul stăpânit de
patimi şi care nu a dobândit cunoaşterea din făptuire, adică teologhiseşte fără să
aibă curăţia inimii.



Prin acest cuvânt, Sfântul Maxim doreşte să sublinieze că teologia ortodoxă este
rod al curăţirii inimii de patimi şi al curăţiei lăuntrice, altfel omul care încearcă să
teologhisească fără să se fi curăţit mai întâi lăuntric se aseamănă papagalului
care  doar  joacă  rolul  teologului,  câtă  vreme  el  este  stăpânit  de  patimi.  O
asemenea teologie este demonică, adică este dictată de demonii care lucrează
prin patimi.

La sfârşitul scrisorii sale, Sfântul Maxim concluzionează că trebuie să ne eliberăm
de orice întinăciune a trupului şi a duhului, să nu îngăduim să se răzvrătească
legea  trupului  împotriva  legii  duhului  şi  să  nu  limităm exprimarea  fricii  de
Dumnezeu  la  comportamentul  exterior,  ci  să  ne  îngrijim  de  împodobirea
„dispoziţiei bune lăuntrice a sufletului”, aşa încât să nu cădem sub „ameninţarea
focului ce va să fie”.

Astfel, nu trebuie să vorbim despre iad şi în ce anume constă acesta, ci trebuie să
facem totul ca să evităm prin frica lui Dumnezeu viitoarea primejdie a focului
iadului.

În acelaşi timp, va trebui să împodobim sinele nostru prin buna înţelepciune, prin
împlinirea poruncilor şi „să împlinim în fapt dumnezeieştile cuvinte”, adică să
facem cuvintele noastre fapt, să năzuim la trăirea tuturor virtuţilor, adică cinstea,
blândeţea, răbdarea, îngăduinţa în toate, ascultarea, mulţumirea cu cele care ni
se întâmplă, să primim retragerile Proniei lui Dumnezeu prin care este călăuzită
viaţa noastră spre folosul nostru.

În epoca noastră mulţi teologhisesc fără să aibă premise teologice, fără curăţirea
inimii, fără luminarea minţii şi fără experienţa dumnezeiescului har, întemeindu-
se doar pe studiile lor intelectuale,  pe memorarea şi  reproducerea diferitelor
pasaje şi pe speculaţie, şi astfel se aseamănă maimuţei şi papagalului, potrivit
Sfântului  Maxim  Mărturisitorul,  adică  teologhisind,  ei  maimuţăresc  şi
papagalicesc,  câtă  vreme  adâncul  inimii  lor  este  plin  de  patimi.

Dar o asemenea teologie care nu este legată de curăţia inimi, care maimuţăreşte
şi papagaliceşte, oricât ar fi de frumoasă, inteligentă şi speculativă, nu foloseşte
Bisericii.  Adevărata  teologie  şi  dobândirea  mântuirii  se  face  prin  frica  lui
Dumnezeu  care  curăţeşte  inima  de  patimi  şi  prin  buna  înţelepciune  care  îl
împodobeşte pe om cu virtuţile.

O teologie care s-a desprins de tradiţia isihastă a Bisericii  este o „teologie a



demonilor”,  deoarece  speculaţia  şi  fantezia  sunt  buni  conductori  ai  energiei
satanice.

Ierotheos, Mitropolitul Nafpaktosului

preluat de pe    http://www.parembasis.gr   via ortodoxiacatholica.wordpress.com

 

&nbsp;


