
Cuvânt  despre  perspectivele
actuale ale luptei antiecumeniste
Cinstiți părinți,

Iubiți frați,

 

Hristos a înviat!

 

Simțim o mare bucurie aflându-ne astăzi în mijlocul dumneavoastră, pentru a
împărtăși laolaltă bucuria duhovnicească a învierii Domnului nostru Iisus Hristos,
dar  și  bucuria  promovării  revistei  Mărturisirea  Ortodoxă  și  a  portalului
Mărturisirea Ortodoxă, pe care ni le va prezenta distinsul frate, domnul Mihai-
Silviu Chirilă. Adunarea noastră de astăzi, în Botoșani, vine ca ο aniversare nu
numai de trei ani de la nefastul Sinod din Colimbari, care a luat decizii contrare
eclesiologiei ortodoxe și Simbolului de  Credință însuși, dar și de la Proclamația
de la Botoșani din iunie 2017, document prin care s-a oficializat și  delimitat,
inițial în România, lupta împotriva ecumenismului prin intermediul îngrădirii.

Faptul că ne aflăm astăzi cu toții aici, cei care ne-am îngrădit de episcopii cu
cuget eretic și care s-au abătut de la dreapta credință, dar și alții, părinți și frați
curajoși,  care  duc împreună această  luptă  comună,  dezvăluie  în  primul  rând
caracterul prioritar, just,  al  Sfintei  Ortodoxii,  potrivit sfintei tradiției noastre
ortodoxe, în fața oricărei alte nevoi și priorități reale sau imaginare și a oricărei
alte  lupte  duhovnicești.  Sfântul  Grigorie  Palama,  într-un  elogiu  al  său  către
Sfântul Ioan Botezătorul, Înainte-Mergătorul  Domnului, care a murit mucenicește
pentru virtute și nu pentru credință, scrie următoarele: „Pe cât păcatul este un
rău mai mic comparat cu lipsa evlaviei, cu atât mai mult, prin urmare, ar putea fi
un mai mare bun ca cineva să își primejduiască viața pentru virtute. Adică, de
exemplu, cum nu și-ar da și viața pentru bunul mai mare, dacă ar fi necesar, adică
pentru evlavie, cel care și-a dat-o pentru bunul mai mic?”[1]. Prin urmare, este de
la sine înțeleasă lupta noastră pentru cele principale și esențiale!

https://www.marturisireaortodoxa.ro/cuvant-despre-perspectivele-actuale-ale-luptei-antiecumeniste/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/cuvant-despre-perspectivele-actuale-ale-luptei-antiecumeniste/


„Mărturisire spre Înviere. Trei ani de rezistență antiecumenistă în BOR”: Sinaxa
interortodoxă Botoșani II, 1 mai 2019

Astăzi,  în  anul  mântuirii  2019,  roadele  Sinodului  din  Colimbari  devin  și  mai
evidente  –  așa  cum  este,  de  pildă,  atitudinea  inacceptabilă,  filetistă  și
dezbinatoare a Patriarhiei Ecumenice în problema autocefaliei  ucrainiene – și
astfel aceste roade înfățișează cu mai mare claritate peisajul eclesiastic la nivel
mondial  și,  prin  urmare,  determină  încă  și  mai  clar  atitudinea  corectă  a
binecredincioșilor față de clerul cu cuget eretic. Precizez următoarele:

Legătura dintre politica externă americană cu Patriarhul Ecumenic Bartolomeu,
care a fost remarcată în diverse publicații încă de la Sinodul din Colimbari (cum
este,  de exemplu, cazul doamnnei dr.  Elisabeth Prodromou, de origine eleno-
americană, membru al CIA, DIA și NATO), devine acum, odată cu evoluția situației
legate de autocefalia Ucrainei,  încă și  mai puternic vizibilă.  Menționez,  oare,
acest lucru ca pe o simplă constatare a situației geopolitice? Nu, ci fac această
remarcă fiindcă acest lucru înseamnă pur și simplu că se va cere ca Patriarhia
Ecumenică și toate Bisericile care sunt în preajma acesteia să urmeze treptat
imperativele  „corectitudinii  politice”  ale  culturii  occidentale,  care  includ,  de
exemplu hirotonia femeilor, toleranța teologică față de alte religii,  acceptarea
eclesiastică  a  homosexualității,  a  teoriei  evoluționismului  etc.  Acest  lucru  va
dovedi trupului  mai larg al  Bisericii  că problema ecumenismului  nu este nici
măcar una religioasă sau intercreștină, ci o chestiune de impunere a parametrilor
Noii  Ere  și  ai  noii  ordini  mondiale  în  cadrul  Bisericii  (prin  intermediul
Occidentului).

Valul „corectitudinii politice” a cuprins deja și a influențat mai întâi Bisericile
vorbitoare de limbă greacă (cele care au întâistătători greci), care, în majoritatea
lor, își desfășoară activitatea în ultimele decenii în cadrul structurilor politice
occidentale (Uniunea Europeană, NATO); apoi va lua cu asalt țările din fostul bloc
estic,  care  au  aderat  recent  la  NATO  și  UE;  acestor  țări  li  se  va  cere  să
părăsească valorile și principiile lor tradiționale religioase și culturale, în general,
în beneficiul „corectitudiii politice” a Occidentului pentru a se putea bucura de
așa-numita „prosperitate economică” din cadrul UE și de „protecția militară” a
NATO (grăitoare este în acest sens impunerea celebrării Gay Prides în Serbia în
anul 2010 și în Republica Moldova în anii 2017 și 2018. Serbiei i s-a pus în vedere

https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisire-spre-inviere-trei-ani-de-rezistenta-antiecumenista-in-bor-sinaxa-interortodoxa-botosani-ii-1-mai-2019/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/marturisire-spre-inviere-trei-ani-de-rezistenta-antiecumenista-in-bor-sinaxa-interortodoxa-botosani-ii-1-mai-2019/


faptul că perspectiva europeană a țării va fi afectată de atitudinea pe care o are
față de LGBT[2]). În mod similar se va duce o luptă acerbă, până la anihilare,
împotriva Rusiei, pentru distrugerea unității și mentalității actuale de guvernare
(nu voi extinde însă aici analiza mea), ca să adopte stilul de viață occidental și să
cedeze în fața monopolului puterii mondiale a NATO și SUA, după cum explica în
acest sens Zbigniew Brzezinski în cartea sa Marea tablă de șah, încă de acum 22
de ani, când Rusia aproape că se prăbușea.

(b) Acordarea autocefaliei schismaticilor din Ucraina, care, anterior au fost, în
general, recunoscuți ca schismatici, caterisiți, afurisiți sau de sine-hirotoniți, a
avut loc prin încălcarea oricărui acord interortodox anterior cu privire la modul
de acordare a autocefaliei unei Biserici; a avut loc, de asemenea, aproape cu totul
pe neașteptate, pe fondul unei dezbinări civile în Ucraina – adică într-o situație
care nu se pretează unei tranziții line la un nou regim eclesiastic – dar și prin
„surditatea”  totală  a  Patriarhului  Ecumenic   Bartolomeu  la  toate  apelurile
întâistătătorilor ortodocși pentru rezolvarea problemei acesteia printr-un acord
sau printr-un Sinod panortodox.

Această evoluție a lucrurilor confirmă nu numai faptul că supunerea actuală a
Patriarhiei Ecumenice priorităților americane (se știe care sunt acestea pentru
Ucraina),  dar și  faptul  că această instituție sacră a Patriarhiei  Ecumenice își
percepe  pentru  prima  dată  rolul  ca  un  Vatican  răsăritean,  unde  Patriarhul
Ecumenic  nu este  doar  moderator  și  președinte  al  întâistătătorilor  ortodocși,
„primul  între  egali”  (primus  inter  pares),  ci  are  intervenții  extraordinare  de
putere în jurisdicții străine, ca un papă, „primul fără egali” (primus sine paribus),
o perspectivă care a trezit interesul agențiilor de informații americane încă din
vremea Patriarhului  Athenagora; acesta a devenit patriarh în anul 1948 prin puci,
prin detronarea ilegală și forțată a predecesorului său, Patriarhul Maxim al V-lea,
un patriarh renumit, erudit și virtuos, pentru a servi interesele americane. Să nu
uităm că un ilustru colaborator contemporan al Patriarhului Ecumenic, secretarul-
șef  al  Patriarhiei,  Mitropolitul  Elpidofor  de  Bursa,  care  are  și  o  aplecare
ideologică concretă spre „francmasoneria cu tendințe creștine”,  a formulat în
2009,  incredibila  opinie  potrivit  căreia  punerea  pe  prim-plan  a   „Sinoadelor
Ecumenice” în Ortodoxie este o învățătură eronată și e o formă de erezie să
refuzăm să avem un „protos” între toate Bisericile Ortodoxe, care să aibă o putere
comparabilă cu cea a unui episcopi între preoții din eparhia sa. Această concepție 
„papală” eclesiologică eretică a reieșit  acum din însăși evoluția lucrurilor din



Ucraina și se pare că începe să îi preocupe în mod serios și pe foștii susținători ai
Patriarhului Bartolomeu din întreaga lume (din Ierusalim, Serbia etc.),  cărora
această tendință de ingerință în jurisdciții străine le provoacă spaimă.

(c) Ca al treilea și ultim factor, aș dori să menționez, pe de o parte, faptul că
Patriarhul  Ecumenic  a  modificat  în  mod  arbitrar  articolul  din  documentele
preliminare  ale  Sinodului  din  Colimbari,  care  se  refereau  la  preoție  ca
impediment la căsătorie, pentru a se permite a doua căsătorie a clericilor; această
modificare, pe care a semnalat-o în mod discret Mitropolitul Ierotei de Nafpaktos
și starețul Mănăstirii Stavronikita, Tihon, a fost prezentată și criticată pe larg de
către părintele Theodoros Zisis într-un articol al său[3]. Pe de altă parte, deși
Sinodul  din  Colimbari  ar  fi  trebuit  să  condamne  ereziile  vechi,  papismul,
protestantismul și foarte vechiul monofizitism, a evitat cu stăruință să facă acest
lucru, această obligație a sa apărând doar în scrisoarea circulară, unde se face
referire (§3) aluziv la decizii ortodoxe de condamnare din trecut. Cu toate acestea,
scrisoarea circulară nu are greutatea altor documente oficiale emise, și astfel,
condamnarea ereziilor (care nici măcar nu sunt numite „erezii” ci „credințe”) nu
apare ca sarcină principală a acestui sinod eretic. Ca „erezie” a fost condamnat la
Colimbari (în circulară, §3) doar „filetismul”, pe care totuși Sinodul din 1872 de la
Constantinopol l-a numit doar „credință” (δόξα) și nu erezie[4]. Scopul sinodului
din  Colimbari  a  fost  acela  de  a  aminti  de  vechile  tendințe  hegemonice  ale
Moscovei în Balcani la sfârșitul secolului al XIX-lea și începutul celui de-al XX-lea
și să reînvie teama de  „pericolul rusesc”. Tragic în acest caz este faptul că unii
din cei mai proeminenți susținători ai sinodului din Colimbari s-au condamnat, în
fond,  pe ei  înșiși  acolo:  adică astăzi,  unii  întâistătători  întârzie  să condamne
acțiunile patriarhului Bartolomeu în Ucraina din cauza originii grecești comune,
alții – cu atât mai rău – declară, precum Arhiepiscopul  Anastasie al Albaniei, că,
în ciuda necanonicității restaurării schismaticilor din Ucraina de către patriarhul
Bartolomeu, ei vor fi de partea acestuia (a patriarhului Bartolomeu) în cazul unei
întreruperii mai extinse a comuniunii dintre ortodocși[5].

Toate cele de mai sus le-am menționat pentru a arăta, că, în ciuda slăbiciunii
noastre umane, în ciuda reacțiilor aparent neclare împotriva ecumenismului și a
ecoului deocamdată limitat al „îngrădirii”, purtarea de grjă a lui Dumnezeu și
Mântuitorului  nostru Iisus  Hristos,  precum a făcut  cu răutatea lui  Faraon și
nepocăința sa după cele zece plăgi trimise asupra Egiptului (Ieș. 11,10), conduce
lucrurile eclesiastice spre o evoluție neplăcută, pentru ca „păcatul” să se arate  a



fi, „prin poruncă peste măsură de păcătos” (Rom. 7,13.), și pentru ca toată lumea
să înțeleagă, vrând-nevrând, care sunt în cele din urmă țelurile celor de un gând
cu  patriarhul  Bartolomeu  în  fiecare  Biserică  locală:  denaturarea  treptată  a
tradiției ortodoxe în totalitatea ei, relativismul dogmatic și canonic, ca rezultat
final,  și  prin  urmare,  asimilarea  și  unirea  mai  ușoară  a  Ortodoxiei  cu  alte
confesiuni  creștine  și  religii.  Acesta  este,  de  altfel,  și  scopul  declarat  al
masoneriei, pe care documentul de la Botoșani din iunie 2017  l-a confirmat în
mod documentat ca sursă și alimentator al panereziei ecumenismului*.  Să nu
uităm că, așa cum a subliniat Părintele Teodor, în cazul iconoclasmului, care a
durat 120 de ani, rezolvarea nu a venit prin reacțiile (necesare) ale ortodocșilor,
conforme  Sfintelor  Canoane,  ci  prin  mila  lui  Dumnezeu,  care  a  făcut  ca  în
momentul  potrivit  cuvioșii  pustnici  din  Olimpul  Bithyniei  Ioanichie  cel  Mare,
Arsachie  și  Isaia,  să  îi  îndemne  pe  patriarhul  Metodie  și  pe  împărăteasa
Teodora[6] să restabilească Ortodoxia.

Desigur, reacția față de erezie nu se limitează doar la îngrădire; cu toate acestea,
ținând cont și de cele anterior menționate, lupta în special a celor care ne-am
îngrădit nu se limitează (a) nici numai la supunerea față de conștiința noastră în
sensul separării practice a răspunderii noastre de lucrurile teribile întreprinse de
ecumeniști, (b), nici numai la a fi un indicator al gravității evoluției eretice în
cadrul Bisericii  (fapt mărturisit  de mai mulți  frați,  că îngrădirea i-a ajutat să
înțeleagă cât de serioase au devenit lucrurile după sinodul din Colimbari), ci (c)
îngrădirea din ultimii ani, fie în Republica Moldova, de la începutul anului 2016,
fie în România sau în Grecia și în alte locuri în ultimii trei ani a avut ca rod o
reflecție bogată în cadrul trupului Bisericii împotriva ecumenismului; a promovat
cercetarea  istorică  și  eclesiologică;  au  fost  depistate  tendințe  filoeretice  de
compromis (episcopocentrice) sau extreme (schismatice) în rândul credincioșilor
și s-au dezvoltat anticorpi teologici și duhovnicești față de acestea, au rezultat
chiar  și  precedente  canonice  folositoare,  cum  ar  fi  recenta  hotărâre
judecătorească în favoarea pr. Ioan Ungureanu din Orășeni. Tot acest „cap de
pod”, toată această experiență de luptă, toate aceste cercetări și publicații  în
cadrul  mișcării  noastre de întrerupere a  comuniunii,  va ajuta unor jurisdicții
eclesiale ortodoxe mai  largi  și  unor grupuri  de credincioși  (episcopi,  parohii,
mânăstiri), să ia în mod ortodox decizii în viitorul apropiat, când, în curând, nu va
mai fi posibil să găsească niciun pretext pentru a nu-și asuma ceea ce ar fi trebuit
să facă de mult timp.



Referitor la această luptă, permiteți-mi să formulez câteva gânduri, pe care cred
că le împărtășim cu toții:

(a) Există o necesitate de menținere și întețire a unității și a cooperării noastre la
nivel practic, pe plan internațional; deja comunicarea între dintre cei îngrădiți și
alți antiecumeniști din Bisericile locale și din afara acestora, cu ajutorul unor
voluntari sârguincioși, care traduc știri și articole sau postează, fie și succint,
evoluția situației din Biserică la nivel mondial, permite o mai bună cunoaștere a
stării și a evoluției ereziei, o mai bine documentată polemică împotriva acesteia,
dar și sentimentul că evoluția lucrurilor din fiecare loc se face „în faţa Bisericilor”
(2Cor. 8,24).

(b) Este necesar ca credincioșilor neinformați să li se expună învățătura corectă
despre autoritatea limitată a episcopului, împotriva unui  „guruism sau șamanism
eclesial”, care este promovat, așa cum s-ar putea numi „episcopocentrismul” de
proastă  calitate  (adică  episcopul  este  pasămite  un  infailibil  „Dumnezeu  pe
pământ”). Este clară, de pildă, învățătura Sfinților Dionisie Areopagitul și Maxim
Mărturisitorul despre nulitatea pedepselor nedrepte date de un episcop; Sfântul
Maxim,  interpretând  capitolul  7  din  cartea  Despre  ierarhia  bisericească  a
Sfântului Dionisie, scrie: „Bagă de seamă că dacă un ierarh afurisește pe cineva
contrar voii lui Dumnezeu, hotărârea dumnezeiască nu îi urmează, fiindcă este
dator să impună acestea potrivit judecății divine, și nu de dragul voinței sale”[7];
bineînțeles, acest adevăr este confirmat și de dreptul canonic, prin canoanele 31
apostolic și 15 al Sinodului I-II, precum și de alte mărturii.

(c)  Este  nevoie  de  aplicarea  cu  înțelepciune  a  principiului  iconomiei  în
organizarea luptei, după exemplul Sfinților Părinți, întrucât în vreme de erezie și
persecuții nu se pot ține cu exactitate dispozițiile canonice corespunzătoare pe
timp de pace (bineînțeles, cu condiția să nu se facă exces în acest sens; scopul
acestei iconomii trebuie să fie lupta împotriva ereziei, și nu aspiraţiile personale).
Sfântul Teodor Studitul scrie: „În vreme de erezie, din pricina nevoii stringente,
problemele nu se rezolvă fără derogări, așa cum s-a prevăzut pentru timp de
pace.  Acest  lucru  pare  să  îl  fi  făcut  și  Preafericitul  Macarie  și  Preasfințitul
Eusebiu, de vreme ce ambii au făcut hirotonii în afara propriei jurisdicții”[8]*.

(d) Este util să se amintească publicului larg că, pe cât se amână confruntarea
mai dinamică cu ecumenismul din partea preoților, a călugărilor, a credincioșilor
și în principal a episcopilor, apa „cisternei” Bisericii (episcopi, stareți, duhovnici,



teologi) se va infesta din ce în ce mai mult cu erezia, în Facultățile de Teologie,
seminarii, predici în parohii, acțiuni ecumenice la nivel parohial, în publicații etc.,
cu  previziuni  sumbre,  din  perspectivă  omenească,  pentru  viitorul  neamurilor
ortodoxe.

(e) Trebuie să se aplice iconomia în cazul celor care din diferite motive nu au
recurs la întreruperea pomenirii episcopilor cu cuget eretic; exprim aici un punct
de vedere personal, spunând că aplicarea iconomiei, desigur, nu la nivel teologic,
ci la nivel personal, este mai necesară ca oricând, deoarece timp de zeci de ani
cuvântul teologic autentic și, în special, cel eclesiologic și antieretic și-a pierdut
vigoarea în rândul credincioșilor, fiind cultivat cu pricepere duhul ascultării oarbe
față  de  episcopi  și  de  duhovnic  și  suntem  în  ignoranță  referitor  la  viața,
mărturisirea și învățătura eclesiologică a Sfinților Părinți. Este poate prima oară
în istoria eclesiastică când, în cadrul Bisericii Ortodoxe, cei care au cuget eretic
în mod conștient sau nu, îi  depășesc ca număr pe cei cu adevărat ortodocși.
Foarte just se remarcă în documentul „Să stăm cu bine, să stăm cu frică”* că
trebuie să facem o distincție între cei ce au o cugetare eretică manifestă […]
exprimată prin acceptarea fără rezerve a ecumenismului și a hotărârilor din Creta
[…] și cei ce se află în comuniune (părtășie) cu aceștia din alte motive decât
atașamentul față de valorile ecumeniste”[9]. Aș vrea să amintesc exemplul rușilor
din diaspora, o Biserică ce a dat sfinți, care s-a îngrădit in corpore de Patriarhia
Moscovei, cu mulți episcopi și cu formarea unui sinod, și chiar din motive care nu
erau de  natură  pur  dogmatică;  și  cu  toate  acestea,  au  menținut  o  atitudine
echilibrată, permițându-le preoților și parohiilor lor aplicarea după conștiință fie a
rigurozității,  fie  a  „iconomiei”,  fără  a  întrerupe  vreodată  în  mod  oficial
comuniunea cu restul Bisericii și fără a se pronunța vreodată în mod oficial în
privința  invalidității  Tainelor  Bisericilor  locale;  așa  reiese  din  corespondența
sfântului  părinte  Serafim  Rose.  Redăm  în  continuare  un  fragment  dintr-o
scrisoare a sa din anul 1976[10]: „Adevăratele diferențe în Biserica noastră de
astăzi nu se bazează pe [opoziția] atitudini «liberale» vs. atitudini «stricte» față de
ecumenism – aceasta este o distincție artificială. Diferența reală este între un
antiecumenism  cu  smerenie,  dragoste  și  discernământ  (care  înseamnă  și
„flexibilitate” fără compromis) și un antiecumenism îngust și rigid, care se află
într-un adevărat pericol  de a cădea în fanatism. Având Biserica noastră rusă
liberă,  din  afara  Rusiei,  ar  trebui  să  o  prețuim,  chiar  dacă  am putea  avea
neînțelegeri între noi privind aspecte precum întreruperea comuniunii. Dacă unii
din Biserica noastră vor insista că opiniile lor cu privire la astfel  de aspecte



trebuie să prevaleze – va exista o discordie și, eventual, schismă, ceea ce ar face
cu adevărat mai mult rău decât orice bun posibil, deoarece ar dovedi «Ortodoxiei
canonice» că «adevărata Ortodoxie» este doar un conglomerat de secte care se
luptă între ele. Fie ca Dumnezeu să ne păzească de aceasta – acesta este motivul
care ne-a făcut să scriem articolul”[11].

(f)  Promovarea  îngrădirii  în  cazuri  pastorale  concrete  trebuie  să  se  facă  cu
distincție, așa cum a făcut Sfântul Maxim Mărturisitorul; într-un astfel de caz, în
Constantinopol a îndemnat la îngrădire nu prin vorbe, ci dându-se pe sine însuși
ca  exemplu viu  și  totodată  cu foarte  mult  respect  față  de adversarii  eretici,
înaintea cărora a bătut și metanie, rămânând însă de neînduplecat până la cirtă în
păstrarea învățăturii corecte și fără ca măcar să se roage împreună cu ei; astfel
reiese dintr-o relatare despre un dialog al său cu monoteliții[12]; propaganda
noastră pentru îngrădire sau îndemnarea spre aceasta pentru unii părinți și frați,
dacă aceștia nu sunt pregătiți interior, cu conștientizare și determinare, îi poate
face  să  regrete  și  să  se  retragă,  atitudine  ce  are  efecte  mult  mai  rele.  De
asemenea, atunci când un cleric sau un mirean, din starea de indiferență sau de
la erezie trece la lupta pentru Ortodoxie, trebuie să fie tratat cu dragoste, fără a i
se aminti de atitudinea sa anterioară și fără a i se adresa îndemnuri la acceptări
umilitoare, după cum semnalează Sfântul Chiril al Alexandriei[13].

(g) Fiindcă circulă opinia că a venit sfârșitul lumii, s-a răspândit, de asemenea,
ideea că nu mai putem găsi – și nu ne mai putem aștepta să existe – episcopi
ortodocși!  În  primul  rând,  prin  aceasta  se  încalcă  principiul  eclesiologic
fundamental,  că  Biserica  nu  poate  exista  fără  episcopi,  conform  cuvântului
Sfântului Ioan Hrisostom: „fiindcă nu se poate ca Biserica să fie fără episcop”[14];
îngrădirea fără episcopi  este permisă și  legitimă,  dar este temporară,  este o
situație de necesitate! Mai mult decât atât, nicăieri, în nici un text al vreunui
Sfânt Părinte nu a fost prezisă absența totală a episcopilor în vremurile din urmă.
Apariția unui număr suficient de episcopi ortodocși în diferite regiuni este una
dintre  problemele  asupra  cărora  ar  trebui  să  ne  intensificăm  rugăciunea  și
credința în Dumnezeu. Ideea că pasămite nu mai există episcopi ortodocși în
Bisericile  care  au  menținut  comuniunea  euharistică  cu  cei  care  au  acceptat
sinodul din Colimbari  va conduce, în timp, în mod inevitabil,  la căutarea de
episcopi în afara Bisericii, în schisme și în spații cu situații canonice neclare, pe o
cale extrem de periculoasă și fără o întoarcere vizibilă.

(h)  În  final,  trebuie  descurajată  orice  mișcare  sau  discuție  de  revenire  la



calendarul vechi a celor care ne-am îngrădit și care ținem calendarul nou! Nu
pentru că calendarul  vechi  nu ar fi  bun;  dimpotrivă,  este calendarul  ortodox
tradițional, care a fost modificat în 1924 de către ecumeniști, cu scop rău, dar nu
este o dogmă. Revenirea la el este lucrarea unui Sinod Ecumenic, lucrare care ne
depășește pe noi toți, și orice tendință în această direcție ar crea confuzie în
privința priorității dogmelor ecclesiologice și ar da pretext să fim calomniați, că
suntem dirijați  din  spațiul  mai  larg  al  stilismului,  care  aduce  cu  sine  multe
conotații negative în trupul Bisericii, inclusiv hule la adresa unor mari sfinți ai
Bisericii noastre!

 

Cinstiți părinți și iubiți frați,

 

Poate că cineva s-ar putea aștepta ca, pe lângă gândurile pe care le-am formulat
mai sus, să exprimăm și niște obiective mai concrete ale luptei noastre. Cred că
alți Părinți și frați vor exprima gânduri alese. Dar soluția în privința panereziei
ecumenismului și a Sinodulului din Creta va fi dată în primul rând de Pronia lui
Dumnezeu.  Sfinții  Părinți  ne-au  învățat  că  putem  aștepta  să  fim  ajutați  de
Dumnezeu numai dacă am contribuit și noi înșine cu tot ce stă în posibilitățile
noastre, așa cum scrie Sfântul Ioan Gură de Aur: „Ia aminte iarăși aici, că toate s-
au făcut cu har din Înălțime. Fiindcă, atunci când noi facem tot ce trebuie făcut,
Dumnezeu ne ajută cu prisosință. Ca să nu trândăvim și nici să stăm cu mâinile în
sân, Dumnezeu vrea să facem și noi ceva, ca așa să ne dea și El ajutorul Său”[15].

Situația care acum pare ireversibilă – și apare astfel cu atât mai clar, cu cât avem
o imagine mai clară a situației din Biserică – poate fi inversată, și va fi schimbată
prin harul Mântuitorului Hristos și prin mijlocirile Preafintei Fecioare Maria și ale
Sfinților.  Toți  cei  care ne aflăm aici,  la această sinaxă, suntem recunoscători
Domnului Iisus Hristos  că nu am fost luați de valul apostaziei și  al înșelării
ecumenismului, al relativismului general și al indiferenței și putem constata prin
trăire, că puterea pentru lupta care ne stă înainte este dată de Domnul Cel Înviat
și este o putere dătătoare de bucurie, pentru că, după cum spune Sfântul Maxim
Mărturisitorul, „nu există nimic mai violent decât o conștiință care acuză și nu
există nimic mai încurajator decât o conștiință care te apără”[16].

Vă mulțumesc pentru atenție!



 

[1]  Omilia  40  (Εἰς  τόν πάνσεπτον τοῦ Χριστοῦ Προφήτην καί  Πρόδρομον καί
Βαπτιστήν Ἰωάννην (La preacinstitul Proroc, Înainte-Mergător și Botezător Ioan),
§20  PG 151, 509B (ΕΠΕ 10, 540): «Ὅσῳ γὰρ ἔλαττόν ἐστι κακὸν ἡ  ἁμαρτία
συγκρινομένη πρὸς τὴν ἀσέβειαν, τοσοῦτον ἐκ τοῦ ἀκολούθου μεῖζον ἀγαθὸν ἂν
εἴη τὸ προκινδυνεῦσαι τῆς ἀρετῆς· πῶς γὰρ ἂν οὐχὶ καὶ ὑπὲρ τοῦ μείζονος ἐκείνου,
δηλονότι τῆς εὐσεβείας, εἴπερ ἐδέησεν, ἔθηκε τὴν ψυχὴν ὁ ὑπὲρ τοῦ ἐλάττονος
ταύτην προδούς;».

[2] „EU Official: Anti-gay riots in Serbia send wrong message” (October 11, 2010)
https://www.jpost.com/International/EU-official-Anti-gay-riots-in-Serbia-send-wron
g-message

[3] „Ὁ β΄ Γάμος τῶν ἐν χηρείᾳ κληρικῶν καί ἡ “Σύνοδος” τῆς Κρήτης” („A doua
căsătorie  a  clericilor  și  «Sinodul»  din  Creta”)  (2  octombrie  2018)
https://www.katanixis.gr/2018/10/blog-post_28.html.

[4]  Πρακτικά  τῆς  Ἁγίας  καί  Μεγάλης  Συνόδου  τῆς  ἐν  ΚΠόλει  […]  περί  τοῦ
Ἐκκλησιαστικοῦ Βουλγαρικοῦ Ζητήματος (Lucrările Sfântului și Marelui Sinod din
Constantinopol […] cu privire la chestiunea bulgară), Constantinopol 1872, pp.
89.91-93.

[5] „Περί τοῦ Οὐκρανικοῦ Ζητήματος, 2α ἀπόκριση· ἀληθεύοντες ἐν ἀγάπῃ [„Cu
privire la chestiunea ucraineană, răspunsul al II-lea: grăind adevărul cu iubire”]
(29 martie 2019) http://orthodoxalbania.net/index.php/el/lajme-2/blog/6883-2-2

* Unul dintre cele mai importante merite ale Rezoluției Sinaxei de la Botoșani din
2017  este  acela  de  condamnare  a  francmasoneriei  ca  realizatoare  a
ecumenismului.  Este  a  doua  oară  în  istoria  Bisericii  Ortodoxe  Române  când
masoneria este condamnată (prima dată a fost prin decizia Sfântului Sinod din
1938)  ca  dușman al  Bisericii  lui  Hristos,  într-o  țară  în  care  masoneria  este
atotstăpânitoare  și  poporul  este  profund  subjugat  intereselor  și  propagandei
mincinoase ale acesteia. Este îmbucurător faptul că teologi de prestigiu din lumea
ortodoxă rețin această realizare a sinaxei din Botoșani 2017, pe când unii dintre
cei ce au participat la acest eveniment istoric se debarasează de el, pentru că,
între timp, principiile patristice ale acestuia nu cadrează cu pretinsa lor “acrivie”,
descoperită ulterior (n. red.).

https://www.jpost.com/International/EU-official-Anti-gay-riots-in-Serbia-send-wrong-message
https://www.jpost.com/International/EU-official-Anti-gay-riots-in-Serbia-send-wrong-message
http://orthodoxalbania.net/index.php/el/lajme-2/blog/6883-2-2


[6] După cum reiese din sinaxarul din prima duminică a Postului Mare, din Triod.

[7] Εἰς τό περί τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἱεραρχίας [La „Despre ierarhia bisericească”]
7, 7, PG 4, 181B: «Ἀλόγοις ὁρμαῖς: Σημείωσαι, ὅτι, ἐάν παρά τόν σκοπόν τοῦ Θεοῦ
ἀφορίσῃ ὁ ἱεράρχης, οὐχ ἕπεται αὐτῷ τό θεῖον κρῖμα· κατά γάρ θείαν κρίσιν καί οὐ
διά θέλημα ἴδιον ταῦτα ὀφείλει ἐπιφέρειν».

[8] Ἐπιστολή 549 (Μεθοδίῳ μονάζοντι) [Epistola 549, către monahul Metodie], ed.
Fatouros, pars II, p. 832 (PG 99, 1645D.1648A): «Ἐν καιρῷ αἱρέσεως οὐ κατὰ τὰ
ἐν  εἰρήνῃ  τυπωθέντα  πάντως  ἀπαραλείπτως  γίνεται  διὰ  τὴν  ἀναγκάζουσαν
χρείαν, ὅπερ φαίνεται πεποιηκὼς ὅ τε μακαριώτατος Ἀθανάσιος καὶ ὁ ἁγιώτατος
Εὐσέβιος, ὑπερορίους χειροτονίας ἀμφότεροι ποιησάμενοι».

* Este necesară precizarea că cei doi sfinți evocați de Sfântul Teodor Studitul au
făcut hirotonii în jurisdicții cuprinse total de erezia condamnată a arianismului,
unde,  conform canonului,  cei  ce au urmat ereticilor  nu mai  erau episcopi  ai
Bisericii. Această precizare a Sfântului nu poate permite concluzia avansată de
unii  că eventuale hirotoniri  în alte jurisdicții  (cum ar fi  cele făcute de fostul
episcop sârb Artemie) ar fi canonice, pentru că este timp de erezie. Este timp de
erezie,  dar  erezia  nu  este  condamnată,  ereticii  nu  sunt  condamnați,  iar
jurisdicțiile  lor  aparțin  unor  Biserici  canonice.  Citarea  produsă  de  părintele
Serafim  are  în  vedere  faptul  că  rigoarea  canonică  nu  poate  fi  aplicată  cu
desăvârșire în astfel de timpuri tulburi, nu este o scuză sau o acceptare a unor
atitudini schismatice posibile printr-o greșită interpretare a cuvintelor Sfântului
Teodor (n. red.).

* Documentul se mai numește și Rezoluția din ianuarie 2018 (sau Proiectul de
rezoluție) și a fost o încercare de a opri rătăcirea înspre schismă a unei părți a
nepomenitorilor români. Documentul a fost primit cu entuziasm, după cum se
vede,  de  către  lumea  teologică  academică  grecească,  dar  a  fost  contestat
vehement de către cei din România care erau vizați de principiile pe care acesta
le cuprinde. Textul rezoluției se află pe contracoperta numărului 1 al revistei și pe
siteul nostru (n. red.).

[9]  https://www.katanixis.gr/2018/01/blog-post_288.html#more  (v.  Theodromia
XIX,  4  [oct.-dec.  2017]  623).

[10]  Letter  241  (“Dear  Father  Johanikios”),  (Nov.  4/17,  1976):  «The  real
differences in our Church today are not based on “liberal” vs. “strict” attitudes to

https://www.katanixis.gr/2018/01/blog-post_288.html#more


ecumenism—that is an artificial distinction. The real difference is between an
anti-ecumenism with humility, love and discretion (which also means “flexibility”
without compromise), and anti-ecumenism which is narrow and rigid and in real
d a n g e r  o f  f a l l i n g  i n t o  f a n a t i c i s m »
https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Z
ealotry.pdf

[11] Letter 227 (“Dear Father Panagiotes [Carras]” ), (June 30/July 13, 1976):
«While we have our free Russian Church Outside of Russia we should treasure it,
even while we may have disagreements among ourselves over questions such as
breaking communion. If some in our Church are going to insist that their opinions
on such questions must prevail— there will be discord and possibly schism, which
indeed  would  do  more  harm than  any  possible  good,  for  it  would  prove  to
“canonical Orthodoxy” that “true Orthodoxy” is only a conglomeration of fighting
sects. May God preserve us from this—this is what made us write the article»
https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Z
ealotry.pdf.

[12]  Ἐξήγησις  τῆς  κινήσεως  (Explicarea  discuției)  §11.§12·  PG  90,
124D.125C.125D (ΕΠΕ-Φ 15Γ, 96ș.u 100): «Ἔστι τις ὁ λέγων, εἶπεν ὁ δοῦλος τοῦ
Θεοῦ, ὅτι εἶπον “Μή κοινωνήσῃς τῇ Ἐκκλησίᾳ τῶν Βυζαντίων;”. Ἀπεκρίθη ὁ κῦρις
Σέργιος· αὐτό τοῦτο, τό σέ μή κοινωνεῖν, μεγάλη πρός πάντας ἐστί φωνή, μή
κοινωνῆσαι […] Τούτων καί ἑτέρων διαφόρων λαληθέντων, προσκυνηθέντες καί
προσκυνήσαντες,  μετά  πάσης  ἱλαρότητος  ἀνεχώρησαν  […]  Εἶτα  μετά  ταῦτα
ἐρωτηθείς εἰ τόν Τύπον ἀνεθεμάτισεν, ἀφόβως εἶπεν· Οὐ μόνον ἀνεθεμάτισα, ἀλλά
καί λίβελλον ἐποίησα» (“A zis atunci robul lui Dumnezeu: Este cineva care să zică
că l-am îndemnat  zicându-i:  Să nu ai  comuniune cu Biserica  bizantinilor?  Dl
Serghie i-a răspuns: Tocmai aceasta este, faptul că tu nu te împărtășești cu ei este
un mare îndemn pentru toți ca să nu se împărtășească […] După ce s-au spus
acestea și  diferite  allte  lucruri,  au plecat  cu toată buna dispoziție  […] După
acestea, când l-au întrebat dacă a dat anatemei Typosul, a răspuns fără teamă: 
Nu  numai  că  l-am anatematizat,  dar  am publicat  și  o  lucrare  în  care  l-am
criticat”].

[13] Ἐπιστολὴ 57η (Πρὸς Μάξιμον Διάκονον Ἀντιοχέα) PG 77, 320D- 321A: « … ἢ
κεκαυτηριασμένην  μὲν  ἐσχήκασί  ποτε  τὴν  συνείδησιν,  συνάγονται  δὲ  νῦν
μεταμεληθέντες  ἐφ΄  οἷς  συνηρπάγησαν,  αἰσχυνόμενοι  δὲ  ἴσως  ὁμολογεῖν  τὸ

https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Zealotry.pdf
https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Zealotry.pdf
https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Zealotry.pdf
https://nftu.net/wp-content/uploads/2017/12/Hieromonk-Seraphim-of-Platina-on-Zealotry.pdf


πταῖσμα. Συμβαίνει γάρ τινα τοιαῦτα περὶ τοὺς ἀπατηθέντας γίνεσθαι. Κἂν εἴδῃς
συντρέχοντας νῦν τῇ ὀρθῇ πίστει, ἀμνησικάκει περὶ τῶν παρελθόντων. Βουλόμεθα
γὰρ μᾶλλον ἀρνουμένους αὐτοὺς [σ.σ. τὸ πταῖσμα] ὁρᾶν ἢ ἀναισχύντῳ γνώμῃ
συνηγοροῦντας  ταῖς  Νεστορίου  κακίαις  […]  οἰκονομίας  ἕνεκα  μὴ
ἀκριβολογούμενοι σφόδρα περὶ τοὺς μεταγινώσκοντας. Οἰκονομίας γάρ, ὡς ἔφην,
δεῖται τὸ πρᾶγμα πολλῆς».

[14] Sfântul Palasie al Eleunupolei, Διάλογος Ἱστορικός [Dialog istoric] §10· PG
47, 35: «…οὐ δύναται γὰρ ἡ Ἐκκλησία ἄνευ Ἐπισκόπου εἶναι».

[15]. Εἰς τήν Γένεσιν (La Facere) 53, 2· PG 54, 466: «Σκόπει μοι πάλιν ἐνταῦθα,
πῶς  τῆς  ἄνωθεν  χάριτος  ἦν  τὸ  πᾶν.  Ὅταν  γὰρ  ἡμεῖς  τὰ  παρ΄  ἑαυτῶν
εἰσενέγκωμεν, δαψιλῶς ἀπολαύσομεν καὶ τῆς παρὰ τοῦ Θεοῦ συνεργίας. Ἵνα γὰρ
μὴ ῥᾳθυμῶμεν, μηδὲ ἀναπεπτωκότες ὦμεν, βούλεται καὶ ἡμᾶς τι συνεισφέρειν, ἵν΄
οὕτω καὶ τὰ παρ΄ ἑαυτοῦ ἐπιδείξηται».

[16] Ἐξήγησις τῆς κινήσεως (Explicarea discuției) §11· PG 90, 124D (ΕΠΕ-Φ 15Γ,
98):  «Οὑδέν  βιαιότερον  συνειδότος  κατηγοροῦντος  καί  οὐδέν  τούτου
συνηγοροῦντος  παρρησιαστικώτερον».


