Contributia pr. prof. dr. Stefan
Lupsa la clarificarea problemei
primatului papal in primele trei
veacuri crestine

Intre personalitatile marcante ale istoriografiei Bisericii Ortodoxe Roméane se
inscrie la loc de frunte si pr. prof dr. Stefan Lupsa, originar din satul Miersig,
judetul Bihor. ,Patruns de un spirit innoitor, om de inalta cultura intrecuta doar
de bunatate si blandete rareori intalnite, prof. Stefan Lupsa a ramas in constiinta
comtemporanilor ca slujitor evlavios la altar, dascal erudit la catedra de istorie
bisericeasca a mai multor Academii de Teologie din Transilvania si cercetator
pasionat al arhivelor din tara si strainatate. Era preocupat de scoaterea la lumina
a marturiilor istorice ingropate in arhive, privitoare la trecutul glorios al
poporului roman si a Bisericii sale dreptmaritoare, domeniu in care a depus o
munca titanica, adeseori cu primejduirea sanatatii.”[1]

Dupa absolvirea liceului beneficiaza de o bursa de studiu din partea Episcopiei
Ortodoxe Romane Oradea pentru a studia teologia la Facultatea de Teologie din
Cernauti[2], unde isi ia licenta in 1926 cu teza ,Fiinta religiei determinata in mod
empiric”[3]. In paralel cu cursurile de teologie va urma trei ani de zile si cursurile
Facultatii de Filozofie. La 7 martie 1929, isi ia doctoratul in teologie cu teza
,Catolicismul si romanii din Ardeal si Ungaria pana la anul 1556”, publicata in
revista Candela a Facultatii de Teologie din Cernauti[4].

In toamna anului 1926 a fost numit profesor suplinitor la catedra de Istoria
bisericesca de la Academia Teologica din Oradea ,impunandu-se inca din primele
luni de activitate ca un dascal de vocatie, temeinic pregatit profesional,
beneficiind si de 0 memorie aparte, ceea ce pentru un istoric nu este un lucru de
putina insemnatate”[5].

Fiind un bun cunoscator al limbilor clasice si moderne, in perioada aprilie-
septembrie 1929 va fi trimis la Viena pentru audierea unor cursuri de istorie
bisericeasca la Facultatile de Teologie catolica si protestanta si pentru a cerceta
Arhivele de stat[6], de unde s-a reintors cu un insemnat numar de copii de pe


https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/

documentele gasite acolo privind istoria romanilor, pe care ulterior le va
valorifica in bogata sa activitate.

in cadrul Academiei din Oradea a activat 20 de ani, predand pe 1anga Istoria
Bisericii Romane si Istoria bisericeasca universala si alte discipline teologice ca:
Patrologia (1926-1927; 1932-1940 si 1941-1946 ), Introducere in teologie
(1926-1927; 1933-1935 si 1936-1937), Limba ebraica si Exegeza Vechiului
Testament (1930-1931), Ermineutica biblica (1926-1927 si 1936-1937), Teologia
Fundamentala (1933-1934), Psihologia si Logica (1935-1936)[7], desavarsindu-si
in acest fel cunostintele, stapanind aproape toate disciplinele teologice.

La 1 iulie 1939 a fost numit rector al Academiei din Oradea, functie pe care a
ocupat-o pana la 1 noiembrie 1942 (cu exceptia anului scolar 1940-1941). In
paralel cu activitatea de la catedra a ocupat la Oradea si cateva functii onorifice si
administrative: grefier al Consistoriului spiritual eparhial (1 mai 1934 - 1 mai
1937), consilier eparhial in sectia bisericeasca (31 mai 1937-3 mai 1942),
(membru in Adunarea eparhiala din 2 mai 1940 ). La 15 noiembrie 1935 a fost
ales membru corespondent in sectia istorica a ,Astrei”[8] .

Dictatul de la Viena a intrerupt in 1940 activitatea Academiei din Oradea,
cursurile ei fiind suspendate in anul universitar 1940-1941, iar prof. Stefan Lupsa,
detasat la Academia Teologicd din Arad. In 1942 Academia din Oradea isi va
deschide cursurile la Timisoara, functionand aici pana in 1948 cand va fi
desfiintata de regimul comunist. Profesorul Lupsa a activat ca profesor si aici
pana in 1946, continuand sa scrie si sa publice o serie de articole si lucrari
importante.

De la 1 aprilie 1946 va functiona ca profesor la catedra de Istoria Bisericii
Romane si Arta Crestina, de la Academia Teologica ,Andreiana” din Sibiu unde a
fost chemat si numit de catre mitropolitul Nicolae Balan[9]. Si aici, la Sibiu, se va
dedica cercetarii istorice, continuand in acelasi timp sa publice alte articole si
studii de mare importanta pentru istoriografia bisericii noastre, in special a celei
din Transilvania.

In anul 1952, profesorului Stefan Lupsa i se face o mare nedreptate. Dupa ce
activase 26 de ani ca profesor de Istoria Bisericii Romane, in acest an i se ia
aceasta catedra si este trecut pe postul de lector de limba greaca iar materia la
care era specialist a fost incredintata prof. dr. Sofron Vlad, viitorul rector al



Institutului.

Aceasta masura abuziva indreptata impotriva sa l-a afectat atat de mult ,incat nu
s- a mai putut reechilibra in urma ei”[10], traind tot restul vietii cu durerea ca i s-
a facut o mare nedreptate. Dar sirul nedreptatilor ce i s-au facut nu s-a oprit aici:
sub pretextul promovarii, in 1955, este trecut de pe postul de lector de limba
greaca pe cel de duhovnic-conferentiar, iar in 1958 este inlaturat definitiv din
Institut, incredintandu-i-se cateva functii neinsemnate in cadrul Consiliului
Arhiepiscopesc Sibiu[11]. A ocupat aceste functii pana in 1963, cand este numit
paroh in satul Jidvei.

La 26 iulie 1964 a trecut la cele vesnice in urma unei grele si lungi suferinte, fiind
inmormantat in cimitirul orasului Sibiu[12].

Cercetarile sale istorice au scos la lumina adevaruri necunoscute deplin sau chiar
deloc pana la acea data despre viata bisericeasca a romanilor din Ardeal si
Ungaria.

Desi avea un stil grabit, uneori incarcat cu prea multe date istorice, multe din
operele sale au ramas nedepasite, fiind folosite si astazi. Lupsa a fost omul cu
,rabdare de inger”, care a cercetat inainte de a scrie ceva toate documentele
posibile in legatura cu subiectul pe care dorea sa-1 trateze. El n-a scris nimic fara
ca sa aiba la baza un document autentic, uneori chiar inedit. N-a facut afirmatii
gratuite si nici n-a cautat sa apere Biserica neamului denigrand pe celelalte. A
aparat insa cu fermitate Ortodoxia pe baza documentelor culese din Arhivele din
Viena, Cancelaria Aulica a Transilvaniei, Arhivele Statului din Sibiu, Arhiva
Episcopiei Latine din Oradea, Arhiva Mitropoliei din Carlovit, Arhiva Episcopiei
Aradului, Procesele Verbale ale Consistoriului din Oradea, etc.

Stefan Lupsa aduce importante contributii privind raspandirea catolicismului pe
teritoriul patriei noastre de astazi precum si asupra relatiilor dintre ortodocsi si
catolici, scotand in relief prozelitismul si mijloacele prin care papii de la Roma
incercau sa impuna catolicismul printre romani.

Stefan Lupsa fundamenteaza adevarul istoric despre Mitropolia Ardealului,
aratand ca este continuatoarea celei de la Severin, care si-a mutat sediul in
Ardeal la Alba-lulia.

Aduce contributii importante si foarte documentate privitoare la unirea din 1698-



1701, precum si a vietii bisericesti a romanilor ortodocsi din Banat si Bihor, incat,
daca cineva ar incerca astazi sa studieze trecutul istoric al acestor evenimente, nu
ar putea face abstractie de cercetarile sale.

A fost un neobosit cercetator, intreaga sa opera fiind patrunsa de un spirit critic
ascutit si de o fundamentare bibliografica solida, preocupandu-se toata viata
numai de descoperirea adevarului si de scoaterea lui la iveala, spunand totdeauna
lucrurilor pe nume.

Contributia lui la dezvoltarea istoriografiei romanesti este importanta nu numai
prin faptul ca a scris si publicat nenumarate studii si articole, ci si prin aceea ca
de la el ne-a ramas un mare numar de copii de pe documente autentice privitoare
la viata politico-religioasa a romanilor, in special a celor din Ardeal, din arhivele
cercetate de el, la care se mai adauga peste 2000 de carti si reviste, majoritatea
cu continut istoric, in diferite limbi, valorificate cu maiestrie de renumitul pr.
prof. dr. academician Mircea Pacuraru in vasta sa opera istorica.

Problema primatului papal pe baza scierilor din primele trei veacuri crestine a
fost amplu documentata de preotul si profesorul bihorean Stefan Lupsa in studiul
intitulat ,Primatul Sfantului apostol Petru in literatura primelor trei veacuri
crestine”, publicat in revista teologica Mitropolia Moldovei, Iasi, XVIII (1942), nr.
12, pp. 635-722 (si in extras Iasi, Editura sectiei culturale a Mitropoliei Moldovei,
1943, 90 p.)

In introducerea acestei lucrari autorul expune pe scurt doctrina , bisericii romano-
catolice” despre primatul petrin, care se bazeaza in sustinerea acestei teorii pe
textele de la Matei 16. 16-19

Rdspunzdnd Simon Petru a zis: Tu esti Hristosul, Fiul lui Dumnezeu Celui viu.
Iar lisus, raspunzdnd, i-a zis: Fericit esti Simone, fiul lui Iona, cd nu trup si
sdnge ti-au descoperit tie aceasta, ci Tatdl Meu, Cel din ceruri. Si Eu iti zic tie,
cd tu esti Petru si pe aceasta piatra voi zidi Biserica Mea si portile iadului nu o
vor birui. Si iti voi da cheile impdrdtiei cerurilor si orice vei lega pe pamant va fi
legat si in ceruri, si orice vei dezlega pe pdmant va fi dezlegat si in ceruri”

siloan 21. 15-17



Deci dupd ce au pranzit, a zis Iisus lui Simon-Petru: Simone, fiul lui Iona, Ma
iubesti tu mai mult decat acestia? El I-a raspuns: Da, Doamne, Tu stii cd Te
iubesc. Zis-a lui: Paste mieluseii Mei. Iisus i-a zis iarasi, a doua oara: Simone,
fiul lui Iona, Ma iubesti? El I-a zis: Da, Doamne, Tu stii ca Te iubesc. Zis-a Iisus
lui: Pastoreste oile Mele. lisus i-a zis a treia oara: Simone, fiul lui Iona, Ma
iubesti? Petru s-a intristat, cd i-a zis a treia oard: Ma iubesti? si I-a zis: Doamne,
Tu stii toate. Tu stii ca Te iubesc. Iisus i-a zis: Paste oile Mele ,

invatand ca Petru a primit jurisdictie peste toti ceilalti apostoli si ca a fost primul
episcop al Romei.

In capitolul I al sectiunii I, autorul arata ca in nicio opera a parintilor apostolici
sau postapostolici nu se vorbeste despre ,primatul” Sfantului Apostol Petru.

Din Invdtdtura celor 12 apostoli sau Didahia rezulta egalitatea tuturor apostolilor,
ei formand autoritatea imediat urmatoare dupa Mantuitorul Iisus Hristos in
Biserica. In intreg cuprinsul Didahiei nu este amintit numele Sfantului Apostol
Petru cu atat mai putin sa se vorbeasca despre ,papismul petrin”. Parintii
apostolici scot in evidenta in lucrarile lor egalitatea tuturor sfintilor apostoli, atat
in ceea ce priveste puterea harica, cat si drepturile bisericesti, fara sa aminteasca
catusi de putin de ,instanta intermediara a papalitatii petrine”[13].

Sfantul Clement Romanul, in Epistola cdtre Corinteni, face un scurt istoric al
ierarhiei Bisericii crestine, mentionandu-i toate treptele ierarhice fara sa
aminteasca insa despre existenta oficiului papal in ierarhia Bisericii, accentuand
ca dupa Hristos in ordine ierarhica urmeaza apostolii care sunt egali intre ei.

Sfantul Ignatie al Antiohiei, Papia si Sfantul Policarp al Smirnei considera pe
Petru egal cu toti ceilalti apostoli. Nici chiar apocrifele Noului Testament nu fac
referire la papismul petrin.

In capitolul II, parintele Lupsa arata pozitia apologetilor fatd de papismul petrin.

Sfantul Iustin Martirul si Filosoful numeste pe Petru in lucrarile sale ,unul dintre
invatacei, unul dintre apostoli”[14], iar Tatian, elevul lui, interpreteaza textul de
la Matei 16,18 in sensul ca Petru este piatra, adaugand ca Petru este si ceea ce
nu vor birui portile iadului.

Sfantul Irineu al Lionului lauda marturisirea lui Petru de la Matei 16.16, dar cand



vorbeste despre temelia Bisericii odata spune ca este Sfantul Duh, altadata ca
este o piatra (Hristos) cu 12 stalpi (apostolii), Insa nicaieri nu spune ca ar fi Petru.
Prin faptul ca Irineu nu vorbeste niciodata despre versetele 18 si 19 de la Matei
cap. 16 deducem ca pentru crestinii primelor veacuri erau fara insemnatatea
papista care li se da astazi.

Sfantul Clement Alexandrinul, in lucrarea Schite, aduce unele informatii despre
Sfantul Iacov, fratele Domnului, dar si despre Petru, aratand ca, desi apostolii au
fost pretuiti de Domnul, au renuntat la scaunul de episcopi ai Ierusalimului in
favoarea lui ,Iacov cel Drept”. Prin aceasta, Clement aratd, in mod indirect, ca de
vreme ce Sfantul Petru era apostol nu putea fi si episcop, care era un grad
inferior celui de apostol.

In lucrarea Stromate, Sfantul Clement precizeaza egalitatea tuturor apostolilor
prin cuvintele: ,Apostolii, revendicandu-si intaietate, lisus Hristos le dadu
porunca egalitatii zicAnd: Trebuie s& deveniti copii.”[15]. In ceea ce priveste
pretentia papalitatii la functia de capetenie a intregii Biserici, Clement raspunde
acestei probleme astfel: ,Daca avem un Dumnezeu, unul avem si pedagog,... 0
Biserica..., iar dacd, precum zice Scriptura, unul e Invatatorul in ceruri (Mt.23.8),
cei de pe pamant toti se vor numi invatacei” si ,Atunci devenim preoti, daca
suntem Biserica, primindu-l adica pe Hristos de cap”[16].

In ceea ce priveste textul de la Matei 16,16, Clement il interpreteaza astfel:
,~<Amandoua, temelie si cladire, sunt Hristos prin care e inceputul si sfarsitul”[17].

Concluziile ce se desprind din sectiunea I sunt ca in perioada primelor doua
secole crestine teoriile papismului petrin sunt complet necunoscute.
Sfantul Petru este prezentat de catre toti sfintii parinti numai ca unul dintre
apostoli sau cel mult intaiul intre ei. Oficiile puterii si ale ierarhiei bisericesti sunt
prezentate in totalitate in ordinea ivirii lor, fara sa fie mentionat undeva oficiul
papalitatii.

In capitolul I al sectiunii a II-a, autorul trateaza cuprinsul pseudoclementinelor, o
colectie de scrieri aparute in secolul al II-lea, aratand ca acestea au avut o
influenta deosebita asupra lui Tertulian, care a pus intr-o oarecare masura bazele
papismului petrin, si asupra papei Stefan I, cel care a vrut sa profite pentru prima
data de aceasta teorie.

In baza capitolului XVI din Epistola lui Clement, unde Petru il sfatuieste pe acesta



,Fiecaruia spre ajutor sa-i stai in frunte ca unul care esti insarcinat cu grija
tuturor”[18], au pretins papii de la Roma jurisdictie universala pentru scaunul de
la Roma. Insd expresia tuturor se refera la toate starile in care se impéarteau
credinciosii din sanul comunitatii romane”[19], dupa cum rezulta din context.

Intr-o alta lucrare apocrifa, Faptele lui Petru, se vorbeste despre ,fratele Petru”,
de unde deducem ca Petru nu avea o conditie superioara celorlalti apostoli , acest
lucru rezultand si din alte apocrife.

In capitolul II este prezentatd pozitia lui Ipolit si a lui Tertulian referitoare la
papismul petrin. Ipolit marturiseste egalitatea tuturor apostolilor aratand ca pe
cei 12 se intemeiaza Biserica. Alunecarea lui Tertulian spre erezia papala se face
prin falsificarea textului de la Matei 16.19 , traducand in loc de ,iti voi da cheile
imparatiei” cu ,ti-am dat cheile imparatiei” afirmand prin aceasta ca numai Petru
a primit puterea de a lega si dezlega. Despre acest lucru scrie Lupsa ca este
,abuz si mistificare”[20]. Astfel, ,s-a mai gasit un eretic, alaturi de autorul
pseudo-clementinelor, ca sa pregateasca drumul ereziei papiste”[21].

In capitolul III, Lupsa prezinta conceptiile Sfantului Ciprian, Stefan si Firmilian
referitoare la suprematia lui Petru.

Influentat de Tertulian, al carui ucenic a fost, Sfantul Ciprian credea ca la Matei
16,18-19 nu numai ca i s-au promis lui Petru ,cheile imparatiilor cerurilor” ci
chiar i s-au dat in acel moment, lansand astfel falsele teorii ca Petru a fost ales de
Domnul ca simbol al unitatii episcopatului si a Bisericii si ca a detinut pentru un
timp singur puterea bisericeascd, mai exact pana la Inviere, cAnd au primit-o si
ceilalti apostoli. Autorul face apoi o anliza amanuntita a expresiilor cipriene
principalis, Petri cathedram si unitas sarcedotalis, pentru a demonstra ca Sfantul
Ciprian sustinea primatul roman. Teoriile gresite ale Sfantului Ciprian au avut ca
efect sustinerea si pretentia papilor de la Roma asupra primatului petrin.

De la Sfantul Ciprian ne-a ramas in traducere bizantina un raspuns al
Mitropolitului Firmilian al Cezareei Capadociei referitor la intentiile papiste ale
episcopului Romei Stefan I. In aceastd epistold Firmilian combate pretentiile
papei Stefan referitoare la primatul papal, neadmitand posibilitatea existentei
unui vicar care sa asigure unitatea Bisericii.

Din raspunsurile pe care le da Firmilian pretentiilor papiste ale lui Stefan I
deducem ca acesta este cel dintai sustinator al papismului roman cu argumente



petrine.

In ultimul capitol al lucrarii, autorul prezintd parerile lui Origen si ale ucenicului
acestuia Victorin referitoare la primatul papal. Dupa ce arata ca Origen ,a
realizat minunea de-a intruni in scrisul sau cele mai mari contradictii”[22], stand
si la baza a doua erezii hristologice, monofozismul si nestorianismul, Lupsa
prezinta parerea acestuia in legatura cu citatul de la Matei 16,18-19 ca fiind
ortodoxa, dar in interpretarea textului de la Matei 18,18 Origen se contrazice,
afirmand ca Petru trebuia sa aiba ceva special in plus fata de ceilalti.

Adevarata invatatura ortodoxa cu referire la asa-zisul primat papal o exprima
episopul Victorin, fost elev al lui Origen, care afirma, in comentariul sau la
Apocalipsa, ca piatra de temelie a Bisericii este Hristos, de la care si prin
care se intemeiaza Biserica, iar cei 12 apostoli, inclusiv Petru, sunt portile
cetatii mistice, care este Biserica.

Note:

[1] Pr. prof. dr. Nicolae Neaga, Un bihorean de mare prestigiu: pr. prof. dr. Stefan
Lupsa In , Indrumator bisericesc, misionar si patriotic”, Oradea, 1984, p. 96

[2] Pr. prof. dr. Dumitru Abrudan, O marcanta personalitate a istoriografiei
romane contemporane: Pr. prof. dr. Stefan Lupsa de la Academia teologica din
Oradea in ,Academia teologica ortodoxa romana Oradea, 70 de ani de la
infintare”, Oradea, 1995, p. 60

[3] Pr. prof. dr. Mircea Pacuraru, Preotul profesor dr. Stefan Lupsa in ,Studii
Teologice”, 1995, nr. 1-2, p. 134

[4] Ibidem
[5] Pr. prof. dr. Dumitru Abrudan, op. cit., p. 60

[6] Pr. prof. dr. Mircea Pacuraru, Douasute de ani de invatamant teologic la Sibiu
1786-1986, Sibiu, 1987, p. 345

[7] Pr. prof. dr. Mircea Pacuraru, Preotul profesor dr. Stefan Lupsa..., p. 134

[8] Idem, p. 135



[9]Pr. prof. dr. Dumitru Abrudan, op. cit., p. 62

[10] Ibidem

[11] Idem, p. 63

[12] Pr. prof. dr. Mircea Pacuraru, Preotul profesor dr. Stefan Lupsa..., p. 135

[13] Stefan Lupsa, Primatul Sfantului Apostol Petru in literatura primelor trei
veacuri, lasi, 1943, p. 11.

[14] Idem, p. 13-15
[15] Vladimir Guetté, Papalitatea ereticd, apud. Stefan Lupsa, Primatul..., p. 28

[16] Pedagogul, 1, 51, M.G. 7, 260 si 269 - 72, apud. Stefan Lupsa, Primatul. .., p.
28-29

[17] Stromate, VII, 10, 55, citat la H. Koch: Cathedra Petri, Giesseri, 1893, p. 37,
apud. Stefan Lupsa, Primatul.. ., p. 29

[18] Friederich, Zur altesten Gesch das Primates, Bonn, 1879, p. 192, p. 170,
apud. Stefan Lupsa, Primatul..., p. 37

[19] Stefan Lupsa, Primatul..., p. 37
[20] Idem, p. 50.
[21] Idem, p. 52.

[22] Idem, p. 77.



