
Contribuţia  pr.  prof.  dr.  Ştefan
Lupşa  la  clarificarea  problemei
primatului  papal  în  primele  trei
veacuri creştine
Între  personalitățile  marcante  ale  istoriografiei  Bisericii  Ortodoxe Române se
înscrie la loc de frunte și pr. prof dr. Ștefan Lupșa, originar din satul Miersig,
judeţul Bihor. „Pătruns de un spirit înnoitor, om de înaltă cultură întrecută doar
de bunătate și blândețe rareori întâlnite, prof. Ștefan Lupșa a rămas în conștiința
comtemporanilor ca slujitor evlavios la altar, dascăl erudit la catedra de istorie
bisericească a mai multor Academii de Teologie din Transilvania și cercetător
pasionat al arhivelor din țară și străinătate. Era preocupat de scoaterea la lumină
a  mărturiilor  istorice  îngropate  în  arhive,  privitoare  la  trecutul  glorios  al
poporului român și a Bisericii sale dreptmăritoare, domeniu în care a depus o
muncă titanică, adeseori cu primejduirea sănătății.”[1]

După absolvirea liceului beneficiază de o bursă de studiu din partea Episcopiei
Ortodoxe Române Oradea pentru a studia teologia la Facultatea de Teologie din
Cernăuți[2], unde își ia licența în 1926 cu teza „Ființa religiei determinată în mod
empiric”[3]. În paralel cu cursurile de teologie va urma trei ani de zile și cursurile
Facultății  de Filozofie. La 7 martie 1929, își ia doctoratul în teologie cu teza
„Catolicismul și românii din Ardeal și Ungaria până la anul 1556”, publicată în
revista Candela a Facultății de Teologie din Cernăuți[4].

În toamna anului  1926 a fost  numit  profesor suplinitor  la  catedra de Istoria
bisericescă de la Academia Teologică din Oradea „impunându-se încă din primele
luni  de  activitate  ca  un  dascăl  de  vocație,  temeinic  pregătit  profesional,
beneficiind și de o memorie aparte, ceea ce pentru un istoric nu este un lucru de
puțină însemnătate”[5].

Fiind  un  bun  cunoscător  al  limbilor  clasice  și  moderne,  în  perioada  aprilie-
septembrie 1929 va fi trimis la Viena pentru audierea unor cursuri de istorie
bisericească la Facultățile de Teologie catolică și protestantă și pentru a cerceta
Arhivele de stat[6], de unde s-a reîntors cu un însemnat număr de copii de pe

https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/contributia-pr-prof-dr-stefan-lupsa-la-clarificarea-problemei-primatului-papal-in-primele-trei-veacuri-crestine/


documentele  găsite  acolo  privind  istoria  românilor,  pe  care  ulterior  le  va
valorifica în bogata sa activitate.

În cadrul Academiei din Oradea a activat 20 de ani, predând pe lângă Istoria
Bisericii Române și Istoria bisericească universală și alte discipline teologice ca:
Patrologia  (1926-1927;  1932-1940  și  1941-1946  ),  Introducere  în  teologie
(1926-1927;  1933-1935  și  1936-1937),  Limba  ebraică  și  Exegeza  Vechiului
Testament (1930-1931), Ermineutica biblică (1926-1927 și 1936-1937), Teologia
Fundamentală (1933-1934), Psihologia și Logica (1935-1936)[7], desăvârșindu-și
în acest fel cunoștințele, stăpânind aproape toate disciplinele teologice.

La 1 iulie 1939 a fost numit rector al Academiei din Oradea, funcție pe care a
ocupat-o până la 1 noiembrie 1942 (cu excepția anului  școlar 1940-1941).  În
paralel cu activitatea de la catedră a ocupat la Oradea și câteva funcții onorifice și
administrative: grefier al Consistoriului spiritual eparhial (1 mai 1934 – 1 mai
1937),  consilier  eparhial  în  secția  bisericească  (31  mai  1937-3  mai  1942),
(membru în Adunarea eparhială din 2 mai 1940 ). La 15 noiembrie 1935 a fost
ales membru corespondent în secția istorică a „Astrei”[8] .

Dictatul  de  la  Viena  a  întrerupt  în  1940  activitatea  Academiei  din  Oradea,
cursurile ei fiind suspendate în anul universitar 1940-1941, iar prof. Ștefan Lupșa,
detașat la Academia Teologică din Arad. În 1942 Academia din Oradea își va
deschide  cursurile  la  Timișoara,  funcționând  aici  până  în  1948  când  va  fi
desființată de regimul comunist. Profesorul Lupșa a activat ca profesor și aici
până în 1946, continuând să scrie și  să publice o serie de articole și  lucrări
importante.

De la  1  aprilie  1946 va funcționa ca  profesor  la  catedra de Istoria  Bisericii
Române și Artă Creștină, de la Academia Teologică „Andreiană” din Sibiu unde a
fost chemat și numit de către mitropolitul Nicolae Bălan[9]. Și aici, la Sibiu, se va
dedica cercetării istorice, continuând în același timp să publice alte articole și
studii de mare importanță pentru istoriografia bisericii noastre, în special a celei
din Transilvania.

În anul 1952, profesorului Ștefan Lupșa i se face o mare nedreptate. După ce
activase 26 de ani ca profesor de Istoria Bisericii Române, în acest an i se ia
această catedră și este trecut pe postul de lector de limbă greacă iar materia la
care era specialist a fost încredințată prof.  dr.  Sofron Vlad, viitorul rector al



Institutului.

Această măsură abuzivă îndreptată împotriva sa l-a afectat atât de mult „încât nu
s- a mai putut reechilibra în urma ei”[10], trăind tot restul vieții cu durerea că i s-
a făcut o mare nedreptate. Dar șirul nedreptăților ce i s-au făcut nu s-a oprit aici:
sub pretextul promovării, în 1955, este trecut de pe postul de lector de limbă
greacă pe cel de duhovnic-conferențiar, iar în 1958 este înlăturat definitiv din
Institut,  încredințându-i-se  câteva  funcții  neînsemnate  în  cadrul  Consiliului
Arhiepiscopesc Sibiu[11]. A ocupat aceste funcții până în 1963, când este numit
paroh în satul Jidvei.

La 26 iulie 1964 a trecut la cele veșnice în urma unei grele și lungi suferințe, fiind
înmormântat în cimitirul orașului Sibiu[12].

Cercetările sale istorice au scos la lumină adevăruri necunoscute deplin sau chiar
deloc  până la  acea dată  despre viața  bisericească a  românilor  din  Ardeal  și
Ungaria.

Deși avea un stil grăbit, uneori încărcat cu prea multe date istorice, multe din
operele sale au rămas nedepășite, fiind folosite și astăzi. Lupșa a fost omul cu
„răbdare de înger”, care a cercetat înainte de a scrie ceva toate documentele
posibile în legătură cu subiectul pe care dorea să-l trateze. El n-a scris nimic fără
ca să aibă la bază un document autentic, uneori chiar inedit. N-a făcut afirmații
gratuite și nici n-a căutat să apere Biserica neamului denigrând pe celelalte. A
apărat însă cu fermitate Ortodoxia pe baza documentelor culese din Arhivele din
Viena,  Cancelaria  Aulică  a  Transilvaniei,  Arhivele  Statului  din  Sibiu,  Arhiva
Episcopiei Latine din Oradea, Arhiva Mitropoliei din Carloviț, Arhiva Episcopiei
Aradului, Procesele Verbale ale Consistoriului din Oradea, etc.

Ștefan Lupșa aduce importante contribuții privind răspândirea catolicismului pe
teritoriul patriei noastre de astăzi precum și asupra relațiilor dintre ortodocși și
catolici, scoțând în relief prozelitismul și mijloacele prin care papii de la Roma
încercau să impună catolicismul printre români.

Ștefan  Lupșa  fundamentează  adevărul  istoric  despre  Mitropolia  Ardealului,
arătând că este continuatoarea celei  de la Severin,  care și-a mutat sediul  în
Ardeal la Alba-lulia.

Aduce contribuții importante și foarte documentate privitoare la unirea din 1698-



1701, precum și a vieții bisericești a românilor ortodocși din Banat și Bihor, încât,
dacă cineva ar încerca astăzi să studieze trecutul istoric al acestor evenimente, nu
ar putea face abstracție de cercetările sale.

A fost un neobosit cercetător, întreaga sa operă fiind pătrunsă de un spirit critic
ascuțit  și  de  o  fundamentare  bibliografică  solidă,  preocupându-se  toată  viața
numai de descoperirea adevărului și de scoaterea lui la iveală, spunând totdeauna
lucrurilor pe nume.

Contribuția lui la dezvoltarea istoriografiei românești este importantă nu numai
prin faptul că a scris și publicat nenumărate studii și articole, ci și prin aceea că
de la el ne-a rămas un mare număr de copii de pe documente autentice privitoare
la viața politico-religioasă a românilor, în special a celor din Ardeal, din arhivele
cercetate de el, la care se mai adaugă peste 2000 de cărți și reviste, majoritatea
cu conținut istoric, în diferite limbi, valorificate cu măiestrie de renumitul pr.
prof. dr. academician Mircea Păcuraru în vasta sa operă istorică.

 

Problema primatului papal pe baza scierilor din primele trei veacuri creştine a
fost amplu documentată de preotul şi profesorul bihorean Ştefan Lupşa în studiul
întitulat  „Primatul  Sfântului  apostol  Petru  în  literatura  primelor  trei  veacuri
creștine”, publicat în revista teologică Mitropolia Moldovei, Iaşi, XVIII (1942), nr.
12, pp. 635-722 (şi în extras Iaşi, Editura secţiei culturale a Mitropoliei Moldovei,
1943, 90 p.)

În introducerea acestei lucrări autorul expune pe scurt doctrina „bisericii romano-
catolice” despre primatul petrin, care se bazează în susținerea acestei teorii pe
textele de la Matei 16. 16-19

Răspunzând Simon Petru a zis: Tu eşti Hristosul, Fiul lui Dumnezeu Celui viu.
Iar Iisus, răspunzând, i-a zis: Fericit eşti Simone, fiul lui Iona, că nu trup şi
sânge ţi-au descoperit ţie aceasta, ci Tatăl Meu, Cel din ceruri. Şi Eu îţi zic ţie,
că tu eşti Petru şi pe această piatră voi zidi Biserica Mea şi porţile iadului nu o
vor birui. Şi îţi voi da cheile împărăţiei cerurilor şi orice vei lega pe pământ va fi
legat şi în ceruri, şi orice vei dezlega pe pământ va fi dezlegat şi în ceruri”

și Ioan 21. 15-17



Deci după ce au prânzit, a zis Iisus lui Simon-Petru: Simone, fiul lui Iona, Mă
iubeşti tu mai mult decât aceştia? El I-a răspuns: Da, Doamne, Tu ştii că Te
iubesc. Zis-a lui: Paşte mieluşeii Mei. Iisus i-a zis iarăşi, a doua oară: Simone,
fiul lui Iona, Mă iubeşti? El I-a zis: Da, Doamne, Tu ştii că Te iubesc. Zis-a Iisus
lui: Păstoreşte oile Mele. Iisus i-a zis a treia oară: Simone, fiul lui Iona, Mă
iubeşti? Petru s-a întristat, că i-a zis a treia oară: Mă iubeşti? şi I-a zis: Doamne,
Tu ştii toate. Tu ştii că Te iubesc. Iisus i-a zis: Paşte oile Mele ,

învățând că Petru a primit jurisdicție peste toți ceilalți apostoli și că a fost primul
episcop al Romei.

În capitolul I al secțiunii I, autorul arată că în nicio operă a părinților apostolici
sau postapostolici nu se vorbește despre „primatul” Sfântului Apostol Petru.

Din Învățătura celor 12 apostoli sau Didahia rezultă egalitatea tuturor apostolilor,
ei  formând  autoritatea  imediat  următoare  după  Mântuitorul  Iisus  Hristos  în
Biserică. În întreg cuprinsul Didahiei nu este amintit numele Sfântului Apostol
Petru  cu  atât  mai  puțin  să  se  vorbească  despre  „papismul  petrin”.  Părinții
apostolici scot în evidență în lucrările lor egalitatea tuturor sfinților apostoli, atât
în ceea ce privește puterea harică, cât și drepturile bisericești, fără să amintească
câtuși de puțin de „instanța intermediară a papalității petrine”[13].

Sfântul Clement Romanul, în Epistola către Corinteni,  face un scurt istoric al
ierarhiei  Bisericii  creștine,  menționându-i  toate  treptele  ierarhice  fără  să
amintească însă despre existența oficiului papal în ierarhia Bisericii, accentuând
că după Hristos în ordine ierarhică urmează apostolii care sunt egali între ei.

Sfântul Ignatie al Antiohiei,  Papia și Sfântul Policarp al Smirnei consideră pe
Petru egal cu toți ceilalți apostoli. Nici chiar apocrifele Noului Testament nu fac
referire la papismul petrin.

În capitolul II, părintele Lupșa arată poziția apologeților față de papismul petrin.

Sfântul Iustin Martirul și Filosoful numește pe Petru în lucrările sale „unul dintre
învățăcei, unul dintre apostoli”[14], iar Tațian, elevul lui, interpretează textul de
la Matei 16,18 în sensul că Petru este piatra, adăugând că Petru este și ceea ce
nu vor birui porțile iadului.

Sfântul Irineu al Lionului laudă mărturisirea lui Petru de la Matei 16.16, dar când



vorbește despre temelia Bisericii odată spune că este Sfântul Duh, altădată că
este o piatră (Hristos) cu 12 stâlpi (apostolii), însă nicăieri nu spune că ar fi Petru.
Prin faptul că Irineu nu vorbește niciodată despre versetele 18 și 19 de la Matei
cap. 16 deducem că pentru creștinii  primelor veacuri erau fără însemnătatea
papistă care li se dă astăzi.

Sfântul Clement Alexandrinul, în lucrarea Schițe, aduce unele informații despre
Sfântul Iacov, fratele Domnului, dar și despre Petru, arătând că, deși apostolii au
fost prețuiți de Domnul, au renunțat la scaunul de episcopi ai Ierusalimului în
favoarea lui „Iacov cel Drept”. Prin aceasta, Clement arată, în mod indirect, că de
vreme ce Sfântul Petru era apostol nu putea fi și episcop, care era un grad
inferior celui de apostol.

În lucrarea Stromate, Sfântul Clement precizează egalitatea tuturor apostolilor
prin  cuvintele:  „Apostolii,  revendicându-și  întâietate,  Iisus  Hristos  le  dădu
porunca egalității  zicând:  Trebuie să deveniți  copii.”[15].  În  ceea ce privește
pretenția papalității la funcția de căpetenie a întregii Biserici, Clement răspunde
acestei probleme astfel: „Dacă avem un Dumnezeu, unul avem și pedagog,… o
Biserică…, iar dacă, precum zice Scriptura, unul e Învățătorul în ceruri (Mt.23.8),
cei de pe pământ toți se vor numi învățăcei” și „Atunci devenim preoți, dacă
suntem Biserica, primindu-l adică pe Hristos de cap”[16].

În ceea ce privește textul  de la Matei  16,16,  Clement îl  interpretează astfel:
„Amândouă, temelie și clădire, sunt Hristos prin care e începutul și sfârșitul”[17].

Concluziile ce se desprind din secțiunea I sunt că în perioada primelor două
secole  creștine  teoriile  papismului  petrin  sunt  complet  necunoscute.
Sfântul Petru este prezentat de către toți  sfinții  părinți  numai ca unul dintre
apostoli sau cel mult întâiul între ei. Oficiile puterii și ale ierarhiei bisericești sunt
prezentate în totalitate în ordinea ivirii lor, fără să fie menționat undeva oficiul
papalității.

În capitolul I al secțiunii a II-a, autorul tratează cuprinsul pseudoclementinelor, o
colecție  de scrieri  apărute în  secolul  al  II-lea,  arătând că acestea au avut  o
influență deosebită asupra lui Tertulian, care a pus într-o oarecare măsură bazele
papismului petrin, și asupra papei Ștefan I, cel care a vrut să profite pentru prima
dată de această teorie.

În baza capitolului XVI din Epistola lui Clement, unde Petru îl sfătuiește pe acesta



„Fiecăruia spre ajutor să-i  stai în frunte ca unul care ești  însărcinat cu grija
tuturor”[18], au pretins papii de la Roma jurisdicție universală pentru scaunul de
la Roma. Însă expresia tuturor  se referă la toate stările în care se împărțeau
credincioșii din sânul comunității romane”[19], după cum rezultă din context.

Într-o altă lucrare apocrifă, Faptele lui Petru, se vorbește despre „fratele Petru”,
de unde deducem că Petru nu avea o condiție superioară celorlalți apostoli , acest
lucru rezultând și din alte apocrife.

În capitolul II este prezentată poziția lui Ipolit și a lui Tertulian referitoare la
papismul petrin. Ipolit mărturisește egalitatea tuturor apostolilor arătând că pe
cei 12 se întemeiază Biserica. Alunecarea lui Tertulian spre erezia papală se face
prin falsificarea textului de la Matei 16.19 , traducând în loc de „îți voi da cheile
împărăției” cu „ți-am dat cheile împărăției” afirmând prin aceasta că numai Petru
a primit puterea de a lega și dezlega. Despre acest lucru scrie Lupșa că este
„abuz  și  mistificare”[20].  Astfel,  „s-a  mai  găsit  un  eretic,  alături  de  autorul
pseudo-clementinelor, ca să pregătească drumul ereziei papiste”[21].

În capitolul III, Lupșa prezintă concepțiile Sfântului Ciprian, Ștefan și Firmilian
referitoare la supremația lui Petru.

Influențat de Tertulian, al cărui ucenic a fost, Sfântul Ciprian credea că la Matei
16,18-19 nu numai că i s-au promis lui Petru „cheile împărățiilor cerurilor” ci
chiar i s-au dat în acel moment, lansând astfel falsele teorii că Petru a fost ales de
Domnul ca simbol al unității episcopatului și a Bisericii și că a deținut pentru un
timp singur puterea bisericească, mai exact până la Înviere, când au primit-o și
ceilalți  apostoli.  Autorul  face  apoi  o  anliză  amănunțită  a  expresiilor  cipriene
principalis, Petri cathedram şi unitas sarcedotalis, pentru a demonstra că Sfântul
Ciprian susținea primatul roman. Teoriile greșite ale Sfântului Ciprian au avut ca
efect susținerea și pretenția papilor de la Roma asupra primatului petrin.

De  la  Sfântul  Ciprian  ne-a  rămas  în  traducere  bizantină  un  răspuns  al
Mitropolitului Firmilian al Cezareei Capadociei referitor la intențiile papiste ale
episcopului  Romei  Ștefan I.  În  această  epistolă  Firmilian  combate  pretențiile
papei Ștefan referitoare la primatul papal,  neadmițând posibilitatea existenței
unui vicar care să asigure unitatea Bisericii.

Din răspunsurile  pe care le  dă Firmilian pretențiilor  papiste  ale  lui  Ștefan I
deducem că acesta este cel dintâi susținător al papismului roman cu argumente



petrine.

În ultimul capitol al lucrării, autorul prezintă părerile lui Origen și ale ucenicului
acestuia  Victorin  referitoare  la  primatul  papal.  După  ce  arată  că  Origen  „a
realizat minunea de-a întruni în scrisul său cele mai mari contradicții”[22], stând
și  la  baza  a  două  erezii  hristologice,  monofozismul  şi  nestorianismul,  Lupșa
prezintă părerea acestuia în legătură cu citatul de la Matei 16,18-19 ca fiind
ortodoxă, dar în interpretarea textului de la Matei 18,18 Origen se contrazice,
afirmând că Petru trebuia să aibă ceva special în plus față de ceilalți.

Adevărata învățătură ortodoxă cu referire la așa-zisul primat papal o exprimă
episopul  Victorin,  fost  elev  al  lui  Origen,  care  afirmă,  în  comentariul  său la
Apocalipsă, că piatra de temelie a Bisericii este Hristos, de la care și prin
care se întemeiază Biserica, iar cei 12 apostoli, inclusiv Petru, sunt porțile
cetății mistice, care este Biserica.

 

Note:

[1] Pr. prof. dr. Nicolae Neaga, Un bihorean de mare prestigiu: pr. prof. dr. Ştefan
Lupşa în „Îndrumător bisericesc, misionar şi patriotic”, Oradea, 1984, p. 96

[2]  Pr.  prof.  dr.  Dumitru  Abrudan,  O  marcantă  personalitate  a  istoriografiei
române contemporane: Pr. prof. dr. Ştefan Lupşa de la Academia teologică din
Oradea  în  „Academia  teologică  ortodoxă  română  Oradea,  70  de  ani  de  la
înfinţare”, Oradea, 1995, p. 60

[3] Pr. prof. dr. Mircea Păcuraru, Preotul profesor dr. Ştefan Lupşa în „Studii
Teologice”, 1995, nr. 1-2, p. 134

[4] Ibidem

[5] Pr. prof. dr. Dumitru Abrudan, op. cit., p. 60

[6] Pr. prof. dr. Mircea Păcuraru, Douăsute de ani de învăţământ teologic la Sibiu
1786-1986, Sibiu, 1987, p. 345

[7] Pr. prof. dr. Mircea Păcuraru, Preotul profesor dr. Ştefan Lupşa…, p. 134

[8] Idem, p. 135



[9]Pr. prof. dr. Dumitru Abrudan, op. cit., p. 62

[10] Ibidem

[11] Idem, p. 63

[12] Pr. prof. dr. Mircea Păcuraru, Preotul profesor dr. Ştefan Lupşa…, p. 135

[13] Ştefan Lupşa, Primatul Sfântului Apostol Petru în literatura primelor trei
veacuri, Iași, 1943, p. 11.

[14] Idem, p. 13-15

[15] Vladimir Guetté, Papalitatea eretică, apud. Ștefan Lupșa, Primatul…, p. 28

[16] Pedagogul, I, 5 I, M.G. 7, 260 și 269 – 72, apud. Ștefan Lupșa, Primatul. .., p.
28-29

[17] Stromate, VII, 10, 55, citat la H. Koch: Cathedra Petri, Giesseri, 1893, p. 37,
apud. Ștefan Lupșa, Primatul.. ., p. 29

[18] Friederich, Zur altesten Gesch das Primates, Bonn, 1879, p. 192, p. 170,
apud. Ștefan Lupșa, Primatul…, p. 37

[19] Ștefan Lupșa, Primatul…, p. 37

[20] Idem, p. 50.

[21] Idem, p. 52.

[22] Idem, p. 77.


