
Cazuri  de  aplicare  a  principiului
iconomiei  în  luptele  pentru
ortodoxie
Cinstiți Părinți și iubiți frați în Hristos,

 

După cum s-a ilustrat deja suficient în prezentările anterioare, și după cum reiese
în special din faptele înseși, este clar că patria noastră se scufundă nu doar în
mlaștina dezastrului național, politic, economic și duhovnicesc, ci acum și în cel al
ereziei. Tendințele actuale ale teologiei academice, în ale cărei ape tulburi au fost
afundate  și  în  care  neîndoielnic  vor  fi  pătate  în  viitor  inimile  și  gândurile
episcopilor, predicatorilor, duhovnicilor și teologilor greci, sunt suficiente pentru
a arăta infernul omenește fără de scăpare al ecumenismului contemporan din
Grecia. Care este deci motivul pentru care facem referire aici la cazuri de aplicare
ale unei iconomii (pogorământ) în luptele dogmatice, atunci când aceste cazuri de
aplicare a iconomiei sunt folosite de ecumeniști pentru a combate îngrădirea, așa
cum s-a  făcut  de  către  Mitropolia  Tesalonicului  în  actele  de  condamnare  a
părintelui Nikolaos și a părintelui Theodoros?[1]* Iconomia este numită de Sfântul
Fotie  cel  Mare „restrângerea sau întreruperea pentru o  perioadă de timp,  a
legilor mai stricte sau introducerea celor mai blânde, în funcție de slăbiciunea
celor cărora li se aplică, legiuitorul rânduind porunca“[2]. Acest referat are deci
menirea de a-i liniști pe frații noștri, în sensul că a avea comuniune cu erezia este
un  lucru  indiferent  din  punct  de  vedere  duhovnicesc?  Că  nu  contează  dacă
credincioșii  merg la  biserici  unde sunt  pomeniți  episcopi  sau clerici  care au
semnat, care susțin sau tolerează în mod tacit sinodul eretic din Kolymbari? Că
iconomia în probleme doctrinare este legată de însăși esența doctrinei și că este
în același grad și la fel de ușor aplicabilă ca și în celelalte aspecte ale vieții în
Hristos? Nu, nicidecum!

Facem  această  referire  din  următorul  motiv:  în  cadrul  reacțiilor  împotriva
panereziei  ecumenismului,  situația  din  ultimii  ani  a  adus  la  lumină  tendințe
eclesiologice care par să conducă spre alte extreme: spre teoria întinării automate
a Tainelor ortodocșilor care pomenesc în mod direct sau indirect episcopi cu

https://www.marturisireaortodoxa.ro/cazuri-de-aplicare-a-principiului-iconomiei-in-luptele-pentru-ortodoxie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/cazuri-de-aplicare-a-principiului-iconomiei-in-luptele-pentru-ortodoxie/
https://www.marturisireaortodoxa.ro/cazuri-de-aplicare-a-principiului-iconomiei-in-luptele-pentru-ortodoxie/


cuget eretic,  punerea semnului egal între ereticul condamnat  nominal și  cel
condamnat nenominal, asimilarea conducătorilor ereziei cu cei care, din motive
de  forță  majoră,  au  o  anumită  comuniune  cu  aceștia  și,  în  consecință,  spre
înșelarea eclesiologică potrivit  căreia,  nicăieri  în lume nu mai există episcopi
ortodocși, nici măcar unul, și, prin urmare, se afirmă că s-a pierdut apostolicitatea
Bisericii. În viitorul apropiat, această concepție îi va conduce pe cei care s-au
îngrădit, inspirați fiind de acest cuget, spre căutarea de episcopi în cadrul unei
anumite schisme.

Aici nu avem decât să ne amintim că, de multe ori în istoria Bisericii, combaterea
unei erezii a dus la formarea unei alte erezii, diametral opuse: nestorianismul a
constituit  prilej  de  apariție  a  opusului  său,  monofizitismul[3],  și  arianismul
spaniolilor a condus probabil la apariția adaosului „Filioque” al francilor[4]. Chiar
și la nivel non-teologic, dezideratul unei „acribii“ rigide și teoria întinării Bisericii
prin  „iconomie“  în  aspecte  de  ordin  etic  și  practic,  a  condus  la  schisma
novațenilor[5]  și  a  donatiștilor[6],  fapt  ce  ne  arată  că  întotdeauna  există  și
cealaltă extremă, care ne poate „încerca”, cea a exagerării. În comunicarea de
față încercăm smerit să atragem atenţia asupra acestui război „de-a dreapta”, ce
are loc la nivel eclesiologic.

 

Despre Sfântul Chiril al Alexandriei și Teodor de Mopsuestia1.

 

Analizând cazul  care  are  legătură  cu Sfântul  Chiril  al  Alexandriei,  observăm
următoarele:  așa  cum  reiese  din  corespondența  Sfântului  Chiril,  Patriarhul
Alexandriei,  de  exemplu,  din  scrisoarea  informativă  pe  care  o  trimite  papei,
Sfântul  Celestin,  procesul  condamnării  Arhiepiscopului  eretic  al
Constantinopolului, Nestorie, de către Sinodul al III-lea ecumenic din Efes, a fost
provocat de îngrădirea imediată și masivă a poporului, a clerului și a monahilor
capitalei, îngrădirea și îndepărtarea de Nestorie fiinfd aplicată în momentul în
care Dorotei, episcopul lui Nestorie și împreună slujitor cu acesta, la o sfântă
liturghie i-a anatematizat, în prezența lui Nestorie, pe toți cei care mărturiseau că
Sfânta Fecioară Maria este Născătoare de Dumnezeu[7]. Și bineînțeles, cei care
au recurs la îngrădirea imediată, nu aveau conștiința că sunt sfinți, fapt pe care
ni-l va explica în comunicarea sa, părintele Fotios Vezynias.



În primul rând, în epistolele Sfântului Chiril se observă că în perioada în care
Sfântul  Chiril  păstra  în  mod  cοnvenţiοnal  (nu  cu  mulțumire)[8]  comuniunea
temporară cu Arhiepiscopul cu cuget eretic al Constantinopolului, Nestorie (pe
atunci nu erau încă numiți patriarhi), adică înainte de scurgerea perioadei de
timp impuse de papa Celestin, pe cei care se îngrădiseră de Nestorie îi considera
vrednici de laudă și „împărtășitori” (aflându-se, adică, în comuniune cu el și cu
Sinodul din Alexandria). Acest fapt este învederat de a treia scrisoare a sa către
Nestorie, în care pe arhiepiscopul cu cuget eretic al Constantinopolului îl numește
pe de o parte „preacredincios și preaiubitorul de Dumnezeu împreună-slujitor”,
însă totodată îl avertizează și constată următoarele: „…și prin această scrisoare te
rugăm  în  chip  oficial,  îndemnându-te  să  te  îndepărtezi  de  toate  dogmele
neruşinate și denaturate pe care le cugeți și le înveți […] și dacă cucernicia ta nu
face  acest  lucru  până  la  termenul  stabilit  în  scrisoarea  preacuviosului  și
cinstitorului  de  Dumnezeu  frate  și  împreună  slujitor  al  nostru  mai  înainte
pomenit, episcopul orașului Romanilor, Celestin, să știi că nu ai niciun drept și
niciun loc alături  de noi  sau vreun cuvânt în fața preoților  și  episcopilor  lui
Dumnezeu […]. Cu mirenii și clericii care, pentru Credință, au fost afurisiți și
caterisiți de către tine, noi suntem în comuniune. Fiindcă nu este drept să fie
nedreptățiți prin hotărârile tale cei care, cu cunoștință fiind, cugetă drept, fiindcă
au procedat corect opunându-ți-se”[9].

Încă și mai grăitoare este însă poziția Sfântului Chiril față de Biserica Antiohiei, în
care,  prin  iconomie,  s-a  permis  ca  episcopul  cu  cuget  eretic  Teodor  de
Mopsuestia, care murise, să fie pomenit.

Mai exact, după Sinodul al III-lea Ecumenic din Efes, a apărut o mică schismă
bisericească  (431-433)  între  episcopii  Antiohiei,  din  rândul  cărora  provenea
condamnatul  Nestorie  și  restul  episcopilor  care  îl  condamnaseră.  Aceasta  se
datora faptului că episcopii din Antiohia, numiți „orientali” sau „asiatici” sau „din
Răsărit”, aveau dreaptă credință, însă evitau să condamne învățăturile eretice
nestoriene, fiindcă voiau să-l excludă de la condamnare pe fratele lor, Nestorie;
astfel, printre altele, au întârziat în mod intenționat la lucrările Sinodului[10]. În
cele din urmă, schisma aceasta din anul 431 a încetat în anul 433, grație neținerii
de minte a răului de către Sfântul (calomniat) Chiril și intervenției imperiale a lui
Teodosie al II-lea, dar și pe baza credinței ortodoxe comune și a condamnării
nominale a lui Nestorie și a învățăturii acestuia (punct asupra căruia deosebit
Sfântul Chiril insista în mod deosebit)[11].



Iconomia  aplicată  și  aici  a  fost  următoarea:  dascălul  lui  Nestorie,  episcopul
Teodor de  Mopsuestia, care murise în anul 428, formulase învățături mai rele
decât  cele  ale  ucenicului  său,  Nestorie;  însă,  întrucât  se  bucura  de  o  mare
autoritate în mediul Antiohiei, Sinodul al III-lea ecumenic nu l-a condamnat atunci
nominal,  pentru  a  nu  da  prilej  adepților  săi  să  se  rupă  de  Biserică,  dar  a
condamnat o scriere a sa în mod anonim[12]. După condamnarea lui Nestorie,
adepții acestuia s-au atașat de învățăturile lui Teodor de Mopsuestia, ca de un
substitut al celor ale lui Nestorie[13]. Arhiepiscopul Ioan al Antiohiei l-a rugat pe
Sfântul Chiril să nu-și dea acordul asupra unei viitoare condamnări nominale și a
lui Teodor de Mopsuestia, fiindcă astfel s-ar fi  provocat o tulburare uriașă în
Antiohia[14].  Sfântul  Chiril  a  încuviințat  aplicarea  unei  astfel  de  iconomii,
explicând motivul  pentru care a  procedat  în  acest  mod într-o  scrisoare a  sa
adresată Sfântului Proclu al Constantinopolului,  convingându-l și  pe acesta să
consimtă asupra acestei alegeri. Premise ale acestei iconomii au fost, pe de o
parte, faptul că în persoana lui Nestorie fuseseră condamnate deja și concepțiile
lui Teodor de Mopsuestia, iar pe de altă parte, faptul că Teodor nu mai era în
viață, ca să contribuie la apărarea nestorianismului[15].

În epistola sa către Proclu, după ce Sfântul Chiril numește „lucru desăvârșit și
înțelept” iconomia anterioară, la care a recurs Sinodul al III-lea ecumenic, de a
nu-l numi în mod expres și a nu-l anatematiza pe Teodor ca eretic, adaugă: „Dacă,
însă,  după  cum scrie  stăpânul  meu,  preacuviosul  Episcop  de  Antiohia,  Ioan,
[adepții lui Teodor de Mopsuestia] ar prefera mai degrabă să ardă decât să facă
așa ceva [să-l dea anatemei pe acesta și scrierile lui], atunci de ce să reaprindem
o flacără care s-a potolit și să răscolim în mod nepotrivit tulburări care au încetat,
riscând ca cele din urmă să se arate a fi mai rele decât cele dintâi?”[16]. La
această iconomie temporară face referire și Sfântul Teodor Studitul aproape patru
secole mai târziu și  o justifică drept o cale specifică de aplicare a iconomiei
temporare[17].

Cât de serioasă a fost această iconomie, cu toate că Teodor murise deja și nu
fusese  condamnat  nominal[18],  reiese  din  compararea  acestei  atitudini  a
Sfântului Chiril al Alexandriei cu atitudinea sa față de pomenirea sfântului Ioan
Hrisostom, adormit  și  el,  în dipticele Bisericii  Constantinopolului  (amintim că
inițial Sfântul Chiril a fost influențat în acest sens de propaganda unchiului său
Teofil  al  Alexandriei  [385-412],  care  a  avut  rol  primordial  cu  puțini  ani  mai
înainte, în persecutarea Sfântului Ioan Hrisostom);  în anul 417 Sfântul Chiril a



fost convins de către Patriarhul Atic al Constantinopolului, care, la rândul său,
fusese  convins  de  către  Împăratul  Teodosie  al  II-lea,  să  accepte  înscrierea
numelui  Sfântului  Ioan  Hrisostom în  diptice,  pe  baza  argumentației  lui  Atic,
potrivit căreia pomenirea unei persoane adormite, chiar dacă aceasta a provocat
schismă, nu reprezintă ο greşeală[19].  Chiril  a reacționat însă virulent atunci
când a aflat că Sfântul Ioan Hrisostom a început să fie pomenit nu ca mirean
(deci, caterisit), ci ca episcop al Constantinopolului și nici nu a vrut măcar să țină
seama de faptul  că  existau încă adepți  ai  Sfântului  Ioan Hrisostom,  care  se
îngrădiseră de ceilalți episcopi și așteptau, pentru a se uni, pomenirea Sfântului
Ioan[20]. Sfântul Chiril a fost deci mai tolerant, prin iconomie, față de un adevărat
eretic, care murise și nu fusese condamnat nominal, Teodor de Mopsuestia, decât
față de un sfânt, Ioan Gură de Aur, adormit anterior, care fusese caterisit în mod
oficial, însă pe nedrept (în cele din urmă întreaga problemă și-a găsit rezolvarea
prin intervenția Maicii Domnului și Sfântul Chiril a cedat)[21].

Desigur,  această iconomie a Sfântului  Chiril  și  a  Bisericii  față  de Teodor de
Mopsuestia a fost încununată de succes în cele din urmă, fiindcă, așa cum reiese
din Actele Sinodului al V-lea Ecumenic din anul 553, care îl anatematizase pe
Teodor post mortem [22], numele acestuia fusese șters deja cu câteva decenii
înainte  din  dipticele  din  zona Mopsuestiei[23].  În  orice  caz,  din  aceste  două
împrejurări reiese în mod limpede că pomenirea unui eretic nu îi „întinează” în
mod  inevitabil,  adică  necondiționat,  pe  cei  care  au  comuniune  cu  cei  ce-l
pomenesc.

 

Despre Sfântul Teodor Studitul2.

 

Sfântul Teodor Studitul, marele mărturisitor și părinte al monahismului, ne atrage
interesul  în  mod deosebit  în  cercetarea subiectului  nostru,  fiindcă din  cauza
severității sale în subiectele legate de comuniunea cu erezia, care poate îmbrăca
multe  forme[24],  severitate  care  a  întreținut  sfintele  sale  lupte  împotriva
ereticilor iconomahi și adulterini, a fost prezentat în mod exacerbat ca susținător
al unei acribii rigide, care exclude orice iconomie în relațiile cu cei cu cuget
eretic.

Este sugestiv faptul că cei cărora Sfântul Teodor Studitul li s-a opus și față de



care a aplicat, în cadrul principiului iconomiei, întreruperea comuniunii (în parte
sau total, după caz), și anume Patriarhii Constantinopolului Tarasie și Nichifor,
sunt și ei sfinți ai Bisericii noastre și nu întinați și lipsiți de comuniune, din pricina
iconomiei; Canonul 15 al Sinodului I-II al Sfântului Fotie cel Mare (din anul 861) a
constituit, se pare, o încercare de moderare a atitudini severe față de erezii, așa
cum o concepeau Sfântul Teodor și studiții.

Subiectul „ereziei miheiene”, așa cum o numește Sfântul Teodor, a revenit în
scurta  perioadă  cuprinsă  între  cele  două  etape  ale  iconomahiei  (726-787  și
813-843);  în  anul  795 împăratul  Constantin al  VI-lea (780-797)  a  închis-o  pe
împărăteasa  Maria  într-o  mănăstire  și  s-a  căsătorit  cu  Teodota,  (dama  de
companie a soției sale), care era chiar rudă a Sfântului Platon, starețul Mânăstirii
Studion, și  a Sfântului Teodor însuși.  Patriarhul,  Sfântul Tarasie, a tolerat cu
nemulțumire pentru o vreme și în tăcere săvârșirea acestei căsătorii  nelegiuite,
pentru a nu deteriora raporturile dintre Stat și Biserică, care, după după 60 de
ani de iconoclasm și persecuții, erau foarte fragile. Urmașul patriarhului, Sfântul
Nichifor,  silit  de  împăratul  Nichifor  I,  l-a  restaurat  sinodal  (în  anul  806)  pe
preotul  iconom  Iosif,  „săvârșitorul  unirii  adultere”,  cel  care  binecuvântase
căsătoria nelegiuită (795) și care fusese ulterior caterisit (797) de către Tarasie;
un mic nou sinod, întrunit în anul 809 l-a restabilit din nou pe iconomul Iosif și i-a
anatematizat pe toți cei care nu acceptau această iconomie „mântuitoare”. Acest
moment  a  reprezentat  și  întreruperea pomenirii  –  realizate  până atunci  prin
iconomie – Sfântului Nichifor, Patriarhul, de către studiți, și începerea unui război
deschis (întrucât din anul 806 aceștia îl pomeneau pe Patriarhul Nichifor, însă nu
slujeau împreună cu acesta și nu aveau relații cu el[25]). Severitatea Cuviosului
Teodor privitor la întreruperea comuniunii cu cei care îi pomeneau pe episcopii
„sinodului adulterin” sau aveau legătură sau erau de acord cu aceștia și cu Iosif,
ajungea chiar până la evitarea mesei comune cu aceștia.

În acest context, într-o anumită scrisoare a sa, epistola nr. 49, adresată fiului său
duhovnicesc,  Naucratie,  care  și  el  este  un  sfânt  al  Bisericii  noastre,  Sfântul
Teodor determină gradul și modul în care este permis o anumită iconomie în
relațiile dintre studiți și ortodocșii care îi pomeneau pe iniţiatorii ereziei miheiene
sau aveau comuniune cu aceia. În această scrisoare scrie printre altele că, dacă
un preot este ortodox, dar îl pomenește pe episcopul eretic (miheian), atunci se
poate îngădui doar ca acesta să ia parte la o masă comună și să binecuvânteze și
să cânte acolo, nefiind îngăduită slujirea comună cu ereticii[26]. Dacă însă nu



doar  preotul,  ci  și  episcopul  acestuia,  pe  care  preotul  îl  pomenește,  sunt
ortodocși,  atunci  situația  se  schimbă și  putem să  ne  împărtășim din  mâinile
acestui preot sau să slujim împreună cu el; se precizează însă că Sfântul Teodor
vorbește aici despre un episcop care (1) nu a luat parte la sinodul din 809, (2)
mărturisește  că  acesta  este  o  „adunare mincinoasă”  și  (3)   îl  pomenește  pe
întâistătătorul  său  arhiereu  de  teamă:  „Iar  despre  celelalte  întrebări  (dacă
episcopul nu s-a aflat în sinodul adulter şi îl numeşte adunătură mincinoasă, dar îl
pomeneşte pe mitropolitul său care s-a aflat în acel sinod, dacă deci trebuie să ne
împărtăşim de la un preot al [acelui] episcop ortodox) am răspuns şi în alte [dăţi],
în scrisorile către Evod, că: Pentru iconomie, trebuie [să ne împărtăşim], numai să
nu liturghisească împreună cu ereticii [preotul respectiv]. Căci nu e nimic, de
vreme  ce  îl  pomeneşte  pe  episcopul  ortodox,  chiar  dacă  acela,  de  frică,  îl
pomeneşte pe mitropolitul său, care e eretic. Dacă preotul unui astfel de [episcop]
este  chemat  la  priveghere,  trebuie  să  mergem,  iar  biserica  dată  lui  trebuie
acceptată şi trebuie îngăduit ca el [preotul] să vină să liturghisească în ea sau să
pomenească vreun mort, desigur ortodox; şi este iertat şi nimic nu-l opreşte pe
[preotul] care a primit [biserica de la acel episcop] să liturghisească în ea”[27].

Vreau să vă atrag atenția aici asupra câtorva puncte:

Este  vorba  despre  perioada  de  după  anul  809,  adică  după  perioada1.
iconomiei studiților față de Patriarhul Nichifor, este deci o perioadă de
tensionare a disputei[28].
În această perioadă Sfântul Teodor numește în mod deschis susținerea2.
sinodală a căsătoriei adulterine „erezie miheiană”; ba chiar, nu consideră
că această erezie ar fi  mai  mică decât aceea iconomahiei[29],  fiindcă
încălcarea  Evangheliei  o  numește  „iconomie  mântuitoare”  și  deschide
calea spre încălcarea nestăvilită a dumnezeieștilor așezăminte de către
excesele episcopilor[30].
Pe acest episcop Sfântul  Teodor îl  numește ortodox (sau având cuget3.
ortodox), cu toate că acesta, de teamă, îl pomenește pe întâistătătorul
(mitropolitul) său cu cuget eretic eretic adulterin.
O expresie pe care o folosește Sfântul Teodor este ambiguă din punct de4.
vedere  sintactic  („μόνον  μή  συλλειτουργοῦντος  αὐτοῖς  αἱρετικοῖς”
(numai să nu liturghisească împreună cu ereticii – genitiv absolut) și nu
permite să se înțeleagă imediat dacă drept premisă a acestei comuniuni
consideră  slujirea  cu  ereticii  a  episcopului  ortodox  în  cauză  sau  a



preotului ortodox aflat sub ascultarea acestuia. Pe baza altor scrieri ale
Sfântului, credem că aici se referă la preot[31]. Cu alte cuvinte, preotul în
cauză (care se  află  sub ascultarea episcopului  ortodox pomenitor)  nu
trebuie să slujească împreună cu cei cu cuget eretic adulterin.
e) Această poziție a Sfântului Teodor pare să se afle în contradicție cu5.
atitudinea pe care o are Sfântul în alte scrisori ale sale: astfel este, de
exemplu Epistola 40, în care Sfântul Teodor critică o mănăstire care a
acceptat hirotonii de la un episcop, cu toate că acesta mărturisește că
este rău că s-a făcut sinod, Sfântul considerându-l pe acest episcop eretic
doar pentru faptul că îi pomenește pe superiorii săi eretici[32]. Cărui fapt
se datorează diferența dintre aceste două epistole?

Propun cu smerenie, drept probabilă explicație, faptul că în epistola 49 episcopul
„ortodox” pomenit (conform cuvintelor Sfântului Teodor Studitul),  cu toate că
pomenește un mitropolit eretic („adulterin”), are însă în mod vădit și mărturisitor
o atitudine dezaprobatoare față de erezie și față de sinodul susținător al acesteia
și  nu  este  părtaș  al  acestora,  ci  pomenește,  așa  cum se  spune,  din  teamă;
dimpotrivă, episcopul care hirotonește în Epistola 40, condamna erezia la nivel
personal, nevădit, însă în rest părea, poate, indiferent.

Pe baza celor expuse mai sus, sunt de părere că, potrivit Sântului Teodor, nu
există în mod necondiționat o „molipsire” din pricina pomenirii unui episcop cu
cuget eretic, atunci când există un motiv rezonabil de aplicare a iconomiei, iar în
rest există îndrăzneala Mărturisirii Ortodoxe.

 

3.  Despre  comuniunea  dintre  Roma  și  Constantinopol,  în  pofida  adaosului
„Filioque”

 

Ultimul  caz  din  punct  de  vedere  cronologic,  la  care  vom face  referire,  este
cunoscuta erezie Filioque („și de la Fiul”), termen adăugat de franci la Simbolul
de  Credință,  în  articolul  despre  Sfântul  Duh,  dorind  să  indice  purcederea
Sfântului Duhul nu numai de la Dumnezeu Tatăl, ci și de la Fiul.

Desigur,  dat  fiind timpul  redus pe care îl  avem la dispoziție,  nu putem face
referire  la  evoluția  acestei  erezii,  care  a  dus  și  la  întreruperea  definitivă  a



comuniunii dintre întregul Răsărit ortodox și Apusul eretic în anul 1054. În orice
caz, se presupune că această erezie a fost oficializată de către Sinodul din Toledo,
Spania, în anul 589 (fapt îndoielnic, însă)[33] și în mod cert, de către Sinodul de
la Aachen din 809, sub presiunea politică a reprezentativului rege al francilor,
Carol cel Mare. După eforturile franco-latinilor în timpul Papei Nicolae (858-867),
de a impune această erezie în nou-înființata Biserică a Bulgariei în jurul anului
866, erezia a fost condamnată de Sinodul întrunit de Sfântul Fotie cel Mare în
anul 867 și după cunoscutele peripeții interne, prin care a trecut Patriarhia de
Constantinopol, Filioque a fost condamnat din nou la Sinodul al VIII-lea Ecumenic
din 879/880[34]. În acest moment, Papa Ioan al VIII-lea, ca și întreaga Patriarhie
a Romei, era însuflețit de cugete ortodoxe, în ciuda presiunilor francilor, care au
fost principalii promotorii ai ereziei Filioque.

Iconomia excepțională – și, probabil, fără precedent –aplicată aici constă în faptul
că, pe de o parte, Sinodul al VIII-lea Ecumenic nu a condamnat nominal pe nici
unul dintre susținătorii acestei erezii în Occident și pe de altă parte, în faptul că
Papa ortodox Ioan al VIII-lea, deși se afla în comuniune euharistică cu Patriarhia
de Constantinopol și cu Patriarhul Fotie cel Mare, rămăsese însă, din iconomie, în
comuniune cu episcopii  franci  care păstrau adaosul  „Filioque”,  chiar  și  după
Sinodul  Ecumenic  din  879/880,  temându-se  ca  nu  cumva,  opunându-se,  să
provoace impunerea violentă a ereziei în Occident de către franci, și având, de
asemenea, și intenția, precum și speranțe întemeiate, să schimbe cugetul eretic al
francilor, fără sancțiuni bisericești și întreruperea comuniunii cu aceștia.

În primul rând, grăitoare în acest sens este scrisoarea Papei către Patriarhul
Fotie după Sinodul al VIII-lea Ecumenic, prin care cere aplicarea iconomiei; în
scrisoarea sa confirmă cugetul său ortodox și îi critică pe cei care îl calomniază,
susținând contrariul, și mărturisește că cei care au introdus erezia „Filioque” sunt
pasibili  de  o  gravă  condamnare,  întrucât,  denaturând  Teologia  lui  Hristos,
pricinuiesc  și  moarte  veșnică  adepților  lor,  făcându-se  asemenea trădătorului
Iuda[35]. În ceea ce privește însă iconomia, ajunge să îi adreseze Sfântului Fotie
următoarele cuvinte: „…fiind un om cu judecată și plin de înțelepciune, credem că
nici Sfințenia ta nu ignoră faptul că a-i convinge și pe ceilalți episcopi ai noștri să
cugete astfel  [în  chip ortodox,  împotriva lui  „Filioque”],  ne pune într-o mare
dificultate. Pentru că nimeni nu ar putea cu ușurință să schimbe atât de grabnic
un lucru care privește cele dumnezeiești, cu toate că acesta a debutat într-un timp
scurt și nu e statornicit de mulți ani. Și pentru aceasta, ni s-a părut a fi bine să nu



fie silit cu forța cineva dintre ai noștri să părăsească adaosul pe care l-a făcut
Simbolului, ci mai bine, cu îngăduinţă și iconomie, pregătește-i cu sfaturi, treptat,
să se depărteze de blasfemie”[36].

Sfântul  Ghenadie  Scholarios,  ucenic  autentic  și  urmaș  al  Sfântului  Marcu al
Efesului și cel dintâi patriarh (1454-1456) al Constantinopolului după căderea sub
turci, comentând cinci secole și jumătate mai târziu, situația Bisericii din Apus, în
timpul lui Fotie cel Mare și al Papei Ioan al VIII-lea, confirmă în primul rând
faptul că și în Apus existau ortodocși care apărau cu zel învățăturile Sfinţilor
Părinţi împotriva adaosului „Filioque“, în așa măsură încât puțin a lipsit  să se
producă  și  în  Apus  o  dezbinare  („διῃρῆσθαι  Λατῖνοι  καὶ  πρὸς  ἑαυτοὺς
ἐκινδύνευον”)[37] – de aici reiese, prin urmare, că nu a existat de la început
întrerupere a comuniunii din cauza ereziei „Filioque” – și pe de altă parte apără
autenticitatea  scrisorii  Papei  ortodox,  puse  la  îndoială  de  franci,  și  justifică
exercitarea iconomiei menite „ca pe frații și cei purtători de aceeași cinste, care
se sfâșiau reciproc pentru acestea, să îi mângâie cu nădejdea îndreptării și să îi
convingă  să  se  liniștească  și  să  nu  fie  scandalizați  de  zvonurile  legate  de
modernisme, fiindcă vor fi dezrădăcinate în liniște și prin metode ecleziastice și
părintești”[38]; de asemenea, Gehenadie dă mărturie despre credința ortodoxă a
Papei  Ioan  al  VIII-lea  și  despre  faptul  că  iconomia  aplicată  de  acesta  este
lăudabilă, confirmă motivele bune ale aplicării acesteia și spune în final că Papa
Ioan  „a  murit  în  tradițiile  și  credința  pe  care  i-a  încredințat-o  Dumnezeu  a
înfățișat-o lui Dumnezeu nevătămată și neprihănită și s-a arătat în chip vădit că nu
s-a gândit niciodată la apostazia generaţiilor următoare” [39].

Părintele Ioannis Romanidis, de ale cărui cugete sănătoase antifrance nimeni nu
se poate îndoi, într-un articol care tratează în mod special „Filioque”, dezvoltă pe
larg aspectele legate de iconomia aceasta a Papei Ioan și a lui Fotie cel Mare,
confirmând-o  și  justificând-o;  printre  alte  remarci  importante,  scrie:  „puterea
Romei nu se consolidase însă atât de mult, încât să îi permită papalității să facă
față în anul 879 unui război dogmatic deschis cu francii. Un astfel de conflict
deschis  ar  fi  dus  la  transformarea  Romaniei  papale  într-un  ducat  franc  și  a
populației romeice în situația în care s-au aflat creștinii care fuseseră cuceriți în
alte părți ale Imperiului Roman de Apus de către franci și alte popoare germanice
și ar fi însemnat, desigur, și adăugarea prin forță a lui Filioque la Simbolul de
credință, așa cum a semnalat Ioan. Totodată, se pare că după moartea lui Carol
cel Mare, papii romani au reușit să aibă o influență reală asupra regatelor france,



care  recunoașteau  puterile  magice  ale  papilor  dee  a  unge  împărat  în  Apus,
făcându-l astfel egal cu împăratul din Răsărit. Se pare că Ioan al VIII-lea a avut un
extraordinar succes în acest sens și nu există nici o îndoială că rugămintea pe
care i-o adresează lui Fotie, de a-i  îngădui să folosească persuasiunea pentru
eliminarea adaosului Filioque, se baza pe o reală probabilitate de  reușită”[40].

Să nu uităm, de asemenea, că este vorba de același Papă Ioan al VIII-lea, care l-a
ajutat pe Sfântul Metodie, originar din Tesalonic și luminător al slavilor, să fie
eliberat din închisoarea clericilor franci, unde fusese închis din pricina poziției
sale față de „Filioque”[41].

Epilog

Cinstiți Părinții și iubiți frați,

Din faptele istorice prezentate mai sus, cred că reiese în  mod limpede că doar
atunci  când  s-a  respectat  cu  intransigență  mărturisirea  Ortodoxiei  și
condamnarea  oficială  a  ereziei  sau  pentru  forță  majoră  sau  din  alte  motive
ecleziastice, comuniunea parțială sau totală cu cei care mențin cugete eretice sau
pomenirea temporară a persoanelor cu cuget eretic, aflate în viață sau moarte
(sunt excluși, desigur, în ambele cazuri, cei care au fost condamnați nominal ca
eretici de către un Sinod), nu s-a considerat întotdeauna că reprezintă părtășie la
erezie sau că determină invaliditatea sau „întinarea“ Tainelor săvârșite de cei
care  aplică  această  iconomie,  cu  alte  cuvinte  nu  este  valabilă  o  presupusă,
inevitabilă „întinare” transmisibilă sau „cοmunicantă“ din partea ereziei.  Este
limpede că o astfel de „întinare”, de ordin general, ar face imposibilă practicarea
iconomiei, deoarece principiul de bază al aplicării iconomiei este, potrivit Sfinților
Părinți, evitarea concomitentă a păcatului și a fărădelegii, „οἰκονομητέον ἔνθα μή
παρανομητέον“ ( „iconomia trebuie să se facă acolo unde nu trebuie să se facă
fărădelege”)[42].  Să  remarcăm,  de  asemenea,  că  sfinții  au  îngăduit  uneori
comuniunea parțială a altor ortodocși cu cei cu cuget eretic, însă rareori pare să fi
aplicat această îngăduință în propria lor relație cu erezia.

Permiteți-mi însă să fac, în contrapondere, unele remarci: nu este îngăduit ca
această iconomie să devină colimvitra absolvirii de eventuala noastră răceală sau
de starea de a fi căldicei sau de puțina credință în privința apărării dogmelor
ortodoxe.  În cazul în care pomenirea din iconomie, descrisă anterior, nu se face
din motive suficient de serioase și, în principal, pentru binele Bisericii, există un



mare pericol de ordin duhovnicesc, nu pentru că Tainele celor cu cuget eretic
sunt invalide și vătămătoare înainte de condamnarea lor sinodală, ci pentru că cei
căldicei și reci sunt vătămați de împărtășirea lor cu nevrednicie, de vreme ce nu
reușesc să își aducă aportul la luptele ortodoxe. Sfinții Părinți precizează în mod
clar că trebuie să ne depărtăm nu numai de comuniunea cu preoții eretici, ci și de
cea cu cei învinuiți pe faţă pentru vieţuirea lor[43]. Sacrificiul pe care îl fac astăzi
la nivel social și bisericesc clericii care, conform Sfintelor Canoane, s-au îngrădit
și care sunt persecutați și calomniați de ecumeniști și nu numai, ca schismatici, ca
fiind „în afara Bisericii”, ar trebui să tragă un semnal de alarmă turmei cea cu
nume creștin, pentru gravitatea situației actuale. Iar turma cuvântătoare a lui
Hristos are datoria de a participa cu orice preț, cu acribie, la slujbe unde nu sunt
pomeniți responsabili sau împreună-responsabili pentru existența și menținerea
ereziei, iar atunci când acest lucru, din motive insurmontabile, nu este posibil, să
prefere clerici care cel puțin condamnă erezia și sinodul eretic și prin urmare
acceptă îngrădirea ca fiind conformă sfintelor canoane; de altfel, acest lucru este
susținut și de decizia Sinaxei Clericilor și Monahilor Ortodocși. Cuviosul Teodor
Studitul ne reamintește de întâietatea dată iconomiei și de faptul că: „precum
ştii, definiţia iconomiei este de a nu anula nicidecum ceva din cele statornicite –
nici măcar atunci când poți face un mic pogorământ la vremea cuvenită şi pentru
un anume motiv, spre a ajunge astfel cu desăvârșire la ceea ce e de dorit – și de a
nu permite ca situația să înainteze spre ce e mai rău şi să se pricinuiască pagubă
în cele mai desăvârşite lucruri”[44].  Desființarea ereziei  nu poate fi  realizată
decât printr-un Sinod extins al Episcopilor, care poate fi alcătuit chiar și din puțini
membri, care va condamna Sinodul din Kolymbari ca eretic. Aceasta este calea
indicată de Sfinții Părinți pe parcursul întregii istorii. Însă trecerea clericilor și
îndeosebi a episcopilor la lupta de întrerupere deplină a comuniunii cu erezia, va
fi posibilă grație unor Credincioși adevărați, care dovedesc că sunt gata să îi
susțină  întru  toate  pe  conducătorii  Bisericii  care  își  vor  asuma  această
mântuitoare  cale  anevoioasă  și  cerească.

Vă mulțumesc.

 

Note:

 



[1]  V.  Decizia  2/28.9.2017  a  Tribunalului  Episcopal  al  Sfintei  Mitropolii  a
Tesalonicului,  în  privința Protopresv.  Prof.  onorific  Theodoros Zisis,  pp 57-62
(având numele de capitol: „Cazuri de aplicare a principiului iconomiei bisericești
în  privința  episcopilor  care  propovăduiesc  erezie”)  și  Decizia  3/10.04.2017,
adoptată împotriva Pr. Nikolaos Manolis, pp. 55-60. Documentele condamnării
ambilor  Părinți  sunt  aproape identice.  Cοnsiderentul  a  fost  că,  de  vreme ce
(pasămite) prin iconomie comuniunea Sfinților Părinți cu episcopii eretici nu a
fost întreruptă  întotdeauna, „… cu  atât mai mult nu este justificată întreruperea
pomenirii Mitropolitului Tesalonicului, dl. Anthimos, mai ales că nu predică „cu
capul descoperit” absolut nici o erezie” (pp. 61, respectiv 59).

* La notele de subsol,  cuvintele în paranteze drepte, în cadrul citatelor, sunt
adaosuri explicative ale autorului (n. trad.).

[2] Fotie cel Mare, Τὰ Ἀμφιλόχια 1, 14 PG 101, 65A: «Καὶ καθ΄ ἕτερον δὲ τρόπον
τῶν ἀκριβεστέρων νόμων ἡ ἐπί τινα χρόνον ὑποστολὴ ἢ σχολὴ ἢ τῶν ἀνειμένων
εἰσφορά, πρὸς τὴν τῶν δεχομένων ἀσθένειαν, διοικονομοῦντος τοῦ νομοθέτου τὸ
πρόσταγμα».  Στό  Arhim.  Ieron  Kotsonis,  Προβλήματα  τῆς  “  Ἐκκλησιαστικῆς
Οἰκονομίας”  [Probleme  legate  de  „iconomia  bisericească”],  ed.  I  Damaskos,
Atena, 1957, p. 17.

[3]  I.  Kalogirou,  Ἱστορία  τῶν  Δογμάτων  [Istoria  dogmelor],  vol.  II,  ed.P.
Pournaras,  Tesalonic  1993,  pp.  228.229:  „Monofizitismul  este  hristologia
alexandrină extremă, fiind astfel opoziția extremă față de nestorianism. Respinge
nu doar  acceptarea a  două persoane în  Hristos,  ci  și  cele  două firi  […]  Cu
siguranță a existat deja în timpul luptei dintre Chiril  și  Nestorie, așa cum în
rândul adepților lui Chiril au existat și cei care gândeau monofizit”.

[4] Ibidem, p. 317: „Începutul a fost odată cu sinodul local de la Toledo, Spania,
din anul 589, la care teologoumena „filioque” a lui Augustin a fost recunoscută
drept  dogmă  și  a  fost  introdusă  în  Simbolul  de  credință  (niceo-
constantinopolitan), în scopul respingerii unor elemente ale arianismului, care era
încă prezent în Spania. Prin învățătura despre purcederea Sfântului Duh și de la
Fiul s-a crezut că se evidențiază și din această perspectivă egalitatea Fiului cu
Tatăl,  fiind  combătuți  astfel  arienii,  care  reduceau  importanța  Acestuia,
considerându-L  creatură”.

[5]  I.  Anastasiou,  «Δονατισμός»  [Donatismul],  Θρησκευτικὴ  καὶ  Ἠθικὴ



Ἐγκυκλοπαιδεία, vol. 5, ed. Martinos, Atena, 1964, col. 167: „Donatismul, cu toate
că  a  fost  considerat  schismă,  a  avut  însă  și  concepții  eretice.  Fundamenta
validitatea botezului și a celorlalte taine nu pe ortodoxia celui ce le săvârșea, așa
cum admitea Biserica, ci pe calitatea morală a acestuia[…] și susțineau că numai
Biserica lor este adevărată, oricare alta aflându-se în înșelare și în păcat, fiindcă îi
primea pe cei căzuți, dacă se pocăiau”.

[6] J. Chapman, „Novatian and Novatianism”, The Catholic Encyclopedia, vol. 11,
The Encyclopedia Press Inc., New York 1911, pp. 139.141: „But within a couple of
months Novatian was called a heretic, not only by Cyprian but throughout the
Church, for his severe views about the restoration of those who had lapsed in the
persecution. He held that idolatry was an unpardonable sin, and that the Church
had no right to restore to communion any who had fallen into it […] Novatian had
refused absolution to idolaters: his followers extended this doctrine to all “mortal
sins”  (idolatry,  murder,  and  adultery,  or  fornication).  Most  of  them forbade
second marriage, and they made much use of Tertullian’s works”.

[7] Sf. Chiril al Alexandriei, Τῷ ὁσιωτάτῳ καὶ θεοφιλεστάτῳ Πατρὶ Κελεστίνῳ

(Ἐπιστολὴ 11η) [Preacucernicului și preaiubitorului de Dumnezeu Părinte Celestin
(Epistola 11)] PG 77, 81B.C.: „Și s-a făcut strigăt mare și  tot poporul a ieșit
năvalnic din biserică. Căci nu doreau să mai aibă comuniune cu aceștia, care
cugetau în acest fel; astfel că și acum poporul Constantinopolului este despărțit,
excepție făcând doar câțiva nestatornici și cei care îl lingușesc pe acesta. Aproape
toate mânăstirile și arhimadriții acestora și mulți din senat nu se adună, de teamă
ca  nu  cumva  să-și  trădeze  credința  având  comuniune  cu  acesta  și  cu  cei
dimpreună cu el, pe care i-a adus venind din Antiohia, cu toții grăind învățături
deformate”.

[8] Idem, Πρός τούς αὐτοῦ Κληρικούς ἐν ΚΠόλει (Ἐπιστολὴ 10η) [Către preoții săi
din Constantinopol (Epistola 10)]  PG 77, 68C.: „Pentru că avea multă pornire
împotriva acelui frate sau cum să îi spun, am zăbovit până la o vreme ca să nu
vină  la  noi  zicând:  M-ați  învinuit  de  erezie  înaintea  împăratului”.  Idem,  Τῷ

ὁσιωτάτῳ καὶ θεοφιλεστάτῳ Πατρὶ Κελεστίνῳ (Ἐπιστολὴ 11η) [Preacucernicului și
preaiubitorului de Dumnezeu Părinte Celestin (Epistola 11)] PG 77, 81Α: PG 77,
81A: „Eu însă mărturisesc, cu toate că m-am gândit să o fac în chip vădit, prin
scrisoare sinodală, că nu putem avea comuniune cu cel care spune și cugetă
aceste lucruri; nu am făcut însă aceasta. Pentru că m-am gândit că trebuie să dăm



o mână (de ajutor) celor care alunecă și să îi ridicăm ca pe niște frați pe cei care
cad,  am sfătuit  prin  scrisori  să  se  ţină la  distanţă de o  astfel  de învățătură
greșită”.

[9] Idem, Τῷ εὐλαβεστάτῳ καὶ θεοφιλεστάτῳ συλλειτουργῷ Νεστορίῳ (Ἐπιστολὴ

17η, Πρὸς Νεστόριον 3η) [Preacucernicului și preaiubitorului de Dumnezeu Părinte
Celestin (Epistola 11), Către Nestorie 3] PG 77, 108A.B.: „… καὶ τρίτῳ σοι τούτῳ
διαμαρτυρόμεθα γράμματι, συμβουλεύοντες ἀποσχέσθαι μὲν τῶν οὕτω σκαιῶν καὶ
διεστραμμένων δογμάτων, ἃ καὶ φρονεῖς καὶ διδάσκεις, ἀνθελέσθαι δὲ τὴν ὀρθὴν
πίστιν  […]  Καὶ  εἰ  μὴ  τοῦτο  δράσειεν  ἡ  σὴ  εὐλάβεια  κατὰ  τὴν  ὁρισθεῖσαν
προθεσμίαν ἐν τοῖς γράμμασι τοῦ μνημονευθέντος ὁσιωτάτου καὶ θεοσεβεστάτου
ἀδελφοῦ  καὶ  συλλειτουργοῦ  ἡμῶν  τοῦ  τῆς  Ῥωμαίων  Ἐκκλησίας  ἐπισκόπου
Κελεστίνου, γίνωσκε σαυτὸν οὐδένα κλῆρον ἔχοντα μεθ’ ἡμῶν, οὐδὲ τόπον ἢ λόγον
ἐν τοῖς ἱερεῦσι τοῦ Θεοῦ καὶ ἐπισκόποις […] Ἅπασι δὲ τοῖς παρὰ σῆς εὐλαβείας
κεχωρισμένοις διὰ τὴν πίστιν ἢ καθαιρεθεῖσι λαϊκοῖς καὶ κληρικοῖς, κοινωνικοί
πάντες ἐσμέν. Οὐ γάρ ἐστι δίκαιον τοὺς ὀρθὰ φρονεῖν ἐγνωκότας σαῖς ἀδικεῖσθαι
ψήφοις, ὅτι σοὶ καλῶς ποιοῦντες ἀντειρήκασι”.

[10]  Idem,  Κομαρίῳ  καὶ  Ποτάμωνι  ἐπισκόποις  (Ἐπιστολὴ  23η)  [Episcopilor
Comarios și Potamon (Epistola 23)] PG 77, 133C: „Pentru că am auzit că vine
preacucernicul  și  iubitorul  de Dumnezeu Ioan,  episcopul  Antiohiei,  am rămas
șaisprezece zile, cu toate că întreg sinodul striga și zicea că acela nu vrea să
participe la adunare; căci îi  era teamă ca preacinstitul Nestorie să nu sufere
caterisire, astfel încât să fie luat din Biserica sa și poate că se rușina de acest
lucru. Aceasta a arătat ca adevărat și experiența; căci a preferat să nu vină”.

[11]  Idem,  Θεογνώστῳ  καὶ  Χαρμοσύνῳ  πρεσβυτέροις  καὶ  Λεοντίῳ  διακόνῳ

(Ἐπιστολὴ  38η)  [Preoților  Theognostos  și  Harmosynos  și  diaconului  Leontie
(Epistola 38)], PG 77, 169A : „Dar întrucât nu a venit cu un înscris în care să se
arate că Ioan dă anatemei învățăturile lui Nestorie și mărturisește că pe acesta l-
au caterisit, ci erau scrisorile trimise de acesta, care nu aveau nimic din cele
necesare,  am spus  că  nu  îl  putem primi  în  comuniune  înainte  de  a  săvârși
acestea”.

[12] Idem,  Πρόκλῳ ἐπισκόπῳ Κωνσταντινουπόλεως (Ἐπιστολὴ 72η) [Lui Proclu,
Episcopul  Constantinopolului  (Epistola  72)],  PG  77,  345A.B.:  „Să  cunoască
cuvioșia ta că s-a dat sfântului sinod un raport întocmit de acesta, despre care



adversarii spuneau că nu avea nimic sănătos, că a fost măsluit de sfântul sinod, că
era plin de semnificații denaturate și izvora (dezvăluia) necredința lui Nestorie .
După ce a criticat pe cei care cugetau acestea, din iconomie nu l-a menționat, nici
nu l-a  dat  afurisirii  în  mod nominal,  din iconomie,  ca nu cumva unii  care îl
cinsteau pe acest bărbat să se despartă de Biserică. În acestea iconomia este
lucru  desăvârșit  și  înțelept.  Dacă  cineva  este  în  viață  și  este  de  acord  cu
blasfemiile lui Nestorie sau vrea să apere cele ce a scris acesta, va fi supus el
însuși afurisirii. Dacă a trecut la Domnul, este de ajuns, după cum cred, ca cele ce
a scris să fie lepădate de către cei care au dreaptă credință, ori de câte ori aceștia
dau peste acele cărți și să nu aibă prilej de mai multă tulburare. Și tot ce are
legătură cu cele ce au fost lepădate și anatematizate din lucrările lui Nestorie, va
fi, de asemenea, lepădat”.

[13] Idem, Πρός Κληρικούς (Ἐπιστολὴ 70η) [Către preoți (Epistola 70)], PG 77,
342A: „Îi acuză pe episcopii din Răsărit că pasămite au trecut sub tăcere (ascuns)
numele lui Nestorie și s-au prefăcut că le resping, dar au trecut la cărțile lui
Teodor despre Întrupare, în care se află blasfemii mai rele decât cele ale lui
Nestorie”.

[14] Idem,  Πρόκλῳ ἐπισκόπῳ Κωνσταντινουπόλεως (Ἐπιστολὴ 72η) [Lui Proclu,
Episcopul Constantinopolului (Epistola 72)], PG 77, 344D.345C: „Acum, după cum
mi-a scris domnul meu, preasfințitul episcop de Antiohia, Ioan, o nouă fierbere a
pornit între aceștia și există multă temere ca nu cumva unii nestatornici să se
întoarcă la cele de la început. […] Dacă, însă, după cum scrie stăpânul meu,
preacuviosul Episcop de Antiohia, Ioan, [adepții  lui Teodor de Mopsuestia] ar
prefera mai degrabă să ardă decât să facă așa ceva [să-l dea anatemei pe acesta și
scrierile lui], atunci de ce să reaprindem o flacără care s-a potolit și să răscolim în
mod nepotrivit tulburări care au încetat, riscând ca cele din urmă să se arate a fi
mai rele decât cele dintâi?”

[15] V. supra, nota 12

[16] V. supra, nota 14

[17]   Sf.  Teodor Studitul,  Ναυκρατίῳ τέκνῳ (Ἐπιστολὴ 49η)  [Fiului  Naucratie
(Epistola  49)],  apud  Theodori  Studitae  Epistulae  (Corpus  Fontium  Historiae
Byzantinae XXXI/1,  series  Berolinensis),  recensuit  G.  Fatouros,  ed.  Walter  de



Gruyter, (în continuare Fatouros), vol. 1, Berolini et N. Eboraci 1992, p. 141 ș.u.
(PG  99,  1085C.1088D):  „Ai  întrebat  pentru  ce  dumnezeiescul  Chiril  a  făcut
iconomie ca să nu se despartă de cei de la Răsărit care pomeneau în diptice pe
Teodor al Mopsuestiei, acesta fiind eretic, dacă [aceia] ţineau întregi dogmele
cele mai drepte şi cele mai importante ale dreptei credinţe? [şi cea de acum a
dumnezeiescului Chiril. Acestea se fac până la o vreme, neavând nimic vrednic de
învinuire, nici nu sunt cu ceva în afara legii, ci coboară ştacheta mai jos şi nu ţin
de acrivia cea peste măsură. Căci aceasta este iconomia „pentru o vreme”]”.

[18] Faptul că nu a existat o condamnare nominală a lui Teodor de Mopsuestia și
că a murit aflându-se în comuniune cu Biserica, a fost prezentat de către adepții
săi drept un element în favoarea acestuia. Sfântul Chiril pare că nu acceptă însă
aceasta drept argument disuasiv împotriva condamnării post mortem a acestuia și
a  scrierilor  sale.  Sfântul  Chiril  al  Alexandriei,  Πρόκλῳ  ἐπισκόπῳ

Κωνσταντινουπόλεως (Ἐπιστολὴ 72η)  [Lui  Proclu,  Episcopul  Constantinopolului
(Epistola 72)], PG 77, 345A: „Și după cum spun, mulți se necăjesc din pricina
faptului că acum este afurisit un bărbat renumit și adormit [fiind] în comuniune
cu Biserica […] Dacă unii din Răsărit au încercat cu nepăsare să facă acest lucru
[afurisirea]  și  nu s-au așteptat  la  nicio  reacție,  acum nu trebuie să le  ceară
socoteală acestora, și mai ales în scris”.

[19]  Attic  al  Constantinopolului,  Πρὸς  Κύριλλον  (Ἐπιστολὴ  75η)  [Către  Chiril
(Epistola 75)] PG 77, 352A.B: „Iar [împăratul] a răspuns că nu este eronat a scrie
numele unui bărbat plecat [din această viață], spre statornicia, unirea în cuget și
pacea popoarelor. Fiind așadar convins de acestea (și cum ar fi putut fi altfel de
vreme ce era necesar?), pentru ca cele ale noastre să nu devină preocupare a
mulțimii și ca orașul să nu se obișnuiască cu democrația, m-am pregătit să scriu
alocuţiunea  […]  către  cei  care  nu  au  comuniune  euharistică  cu  noi.  Nici
împărtășirea tainelor săvârșite pe Sfânta Masă (Sfânta Euharistie)”.

[20]  Sfântul  Chiril  al  Alexandriei,  Πρὸς  Ἀττικὸν  (Ἐπιστολὴ  76η)  [Către  Attic
(Epistola 76)], PG 77, 352D.353A.356D: „Întrebându-i pe cei care veniseră de
acolo, am aflat că [numele lui Ioan] a fost trecut nu în listele mirenilor, ci în cele
ale episcopilor. […] Căci cum poate fi trecut laolaltă cu preoții lui Dumnezeu și
cum poate avea acceași parte cu aceia cel care a fost scos afară din treapta
preoțească? Cum va fi în listele slujitorilor cel ce a fost scos în afara zidurilor
Bisericii? […] a așeza un mirean dimpreună cu cei ce s-au remarcat în treapta



preoțească și a-i acorda aceeași măsură a cinstei este ca și cum am am zgudui din
temelii așezămintele Bisericii”.

[21] Sfântul Nicodim Aghioritul, „Λόγος ἐγκωμιαστικός εἰς τήν ἀνακομιδήν τοῦ
λειψάνου τοῦ ἐν ἁγίοις Πατρός ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου” [Cuvânt de laudă
la aducerea moaștelor celui întru sfinți Părintelui nostru Ioan Gură de Aur] (dintr-
un  manuscris  al  Sf.  Mânăstiri  Sf.  Ioan  Hrisostom,  Naxos),  apud  Εἰς  τόν
Οἰκουμενικόν  Διδάσκαλον  καί  Φωστῆρα  τῆς  Ἐκκλησίας  ἅγιον  Ἰωάννην  τόν
Χρυσόστομον, ed. „Orthódoxos Kypséli”, Tesalonic f.a, p. 23; potrivit istorisirii,
Maica  Domnului,  i-a  împăcat,  în  vedenie,  pe  Sfântul  Ioan  Hrisostom,  cel
nedreptățit, care murise, și pe Chiril, care trăia, spunându-i celui dintâi: „Pentru
mine ai fost iertat; căci mult s-a străduit [Chiril] pentru mine, rușinându-l pe
Nestorie cel necuviincios și pe mine m-a vestit ca Născătoare de Dumnezeu; căci
din neștiință a dobândit părere proastă despre tine și arată vădit că o va lepăda
pe aceasta în desăvârșită cunoștință”.

[22] Acte, actul IX, 4, 8-18 apud Mitropolit Meletie al Nicopolei, Ἡ Ε’ Οἰκουμενική
Σύνοδος (Εἰσαγωγή, Πρακτικά, Σχόλια) [Sinodul al VIII-lea Ecumenic (Introducere,
Acte, Comentarii)], Atena, 1985, p. 574-580.

[23] Acte, actul V (partea I, subiectul V) apud Mitropolit Meletie al Nicopolei, op.
cit., p. 392: „Și aceia, încredințându-ne de veridicitatea celor ce aveau să spună,
prin înfricoșătoare jurăminte, și amintind și vârsta pe care o aveau, au spus că nu
aveau cunoștință când a fost șters numele lui Teodor cel vechi din sfintele diptice,
știau însă că în locul lui a fost scris Chiril, cel de sfântă pomenire, Arhiepiscop al
marelui oraș Alexandria. Și am constatat, Dumnezeu ne este martor, că mărturiile
lor erau confirmate și de sfintele diptice pe care le aveam în mâinile noastre”.

[24] Sugestivă este în acest sens analiza a diferite cazuri, sub formă de întrebări
şi răspunsuri, dezvoltată în scrisoarea 552, lipsită de titlu (Soluții pentru diferite
capitole) (Fatouros, vol. 2, p. 840-846, PG 99, 1660C-1668A).

[25]  Sfântul  Teodor  Studitul,  Θεοφίλῳ Ἡγουμένῳ (Ἐπιστολὴ 39η)  [Egumenului
Teofil (Epistola 39)],Fatouros, vol. 1, p. 113 (PG 99, 1048D.1049A): „Şi dacă ar
zice cuvioşia ta cum de nu am spus aceasta mai înainte de robie, ba că şi noi i-am
pomenit pe cei din Bizanţ, aceea să se ştie că [atunci] nu fusese sinod, nici era
pronunţată anatema şi dogma cea rea. Şi mai înainte de acestea nu era sigur dacă
trebuie  să  ne  depărtăm cu  totul  de  cei  fărădelege  sau  numai  să  fugim  de



împărtăşirea pe faţă cu ei, dar  să-i pomenim [totuşi], printr-o iconomie cuvenită
până la o vreme. Dar când necredinţa eretică a ieşit limpede pe faţă şi a fost dată
la arătare prin sinod, trebuie de acum să-ţi arăţi pe faţă evlavia ta, împreună cu
toţi ortodocşii, prin faptul de a nu te împărtăşi cu cei rău credincioşi, nici să
pomeneşti pe vreunul din cei aflaţi în sinodul cel adulter sau care cugetă la fel cu
el [cu sinodul adulter]”.

[26]  Idem,  Ναυκρατίῳ τέκνῳ (Ἐπιστολὴ 49η)  [Fiului  Naucratie  (Epistola  49)],
Fatouros, vol. 1, p. 143 (PG 99, 1089B).

[27] Ibidem, Fatouros, vol. 1, p. 143 (PG 99, 1088D.1089A.): „Περὶ δὲ τῶν ἄλλων
πεύσεων (εἰ  ὁ  ἐπίσκοπος οὐχ εὕρηται  εἰς τὴν μοιχοσύνοδον,  καλοίη δὲ αὐτὴν
ψευδοσύλλογον, μνημονεύοι δὲ τὸν ἐν αὐτῇ εὑρεθέντα μητροπολίτην αὐτοῦ· ἐκ
τοῦ πρεσβυτέρου τοῦ ἐπισκόπου ὀρθοδοξοῦντος, εἰ χρὴ κοινωνεῖν) ἀπεκρίθην καὶ
δι΄ ἑτέρων, τῶν πρὸς Εὐόδιον γραμμάτων, ὅτι ναί, οἰκονομίας χάριν, μόνον μὴ
συλλειτουργοῦντος αὐτοῦ αἱρετικοῖς. Εἰς οὐδὲν γάρ ἐστι,  μνημονευομένου τοῦ
ἐπισκόπου ὀρθοδόξου ὄντος, κἂν ἐκείνου φόβῳ αἱρετικὸν ἀναφέροντος τὸν οἰκεῖον
μητροπολίτην.  Τοῦ  τοιούτου  πρεσβυτέρου  καὶ  εἰς  παννυχίδα  προσκαλουμένου,
ἰτέον,  καὶ ἐκκλησίαν παρ΄ αὐτοῦ δεδομένην ληπτέον καὶ εἰς αὐτὴν ἐρχομένου
αὐτοῦ λειτουργῆσαι παραχωρητέον ἢ καὶ μνημονεῦσαι νεκρόν, ὀρθόδοξον μέντοι,
συγχωρητέον καὶ ἐν αὐτῇ λειτουργεῖν τὸν λαβόντα οὐδὲν κωλυτέον”.

[28] Editorul scrisorilor Sfântului Teodor, G. Fatouros (vol. 1, p. 194*), plasează
scrisoarea  în  anii  810-811.  („Aus  den Ausführungen des  Theodoros  über  die
zerstreuten Studiten usw. geht hervor, daß der Brief nicht gleich nach Januar 809
geschrieben wurde. Er ist wahrscheinlich auf 810-811 anzusetzen”). În orice caz,
din conținutul acesteia, unde se vorbește despre „sinodul adulter”, reiese că și
întreruperea deplină a comuniunii cu Patriarhul Nichifor este plasată tot după
anul 809.

[29] Sfântul Teodor Studitul, Στεφάνῳ ἀναγνώστῃ καί τοῖς σύν αὐτῷ (Ἐπιστολὴ

53η) [Citeţului Ştefan şi celor împreună cu el (Epistola 53)],Fatouros, vol. 1, p. 159
(PG 99, 1108A.): „Iar acest lucru, care ţine de erezia iconomahă, chiar dacă vine
în al doilea rând, nu este însă mai mic în ochii celor ce privesc drept credincios]”.

[30] Cf. Idem, Λέοντι Πάπᾳ Ῥώμης (Ἐπιστολὴ 33η) [Papei Leon al Romei (Epistola
33)], Fatouros, vol. 1, p. 92 (PG 99, 1017C.1020A): „… adică ceea ce s-a spus



acolo  prin  desfrânarea  idolatră  s-a  făcut  și  aici  prin  confirmareα  cununării
adulterinilor. Pentru că ambii față de același Domn fac neascultare, cei dintâi prin
încălcarea legii, iar ceilalți prin încălcarea Evangheliei. […] pe cei care s-au luptat
pentru adevăr și pentru dreptate până la sânge, precum au fost Sfântul Ioan
Botezătorul și Sfântul Ioan Gură de Aur, le interzic să îi imite. Susțin că fiecare
dintre ierarhi are o putere mai mare decât canoanele, în contradicție cu cele ce
stabilesc acestea”.

[31] În aceeași epistolă, Idem, Ναυκρατίῳ τέκνῳ (Ἐπιστολὴ 49η) [Fiului Naucratie
(Epistola  49)],  Fatouros,  vol.  1,  p.  143 (PG 99,  1089B):  „Dar  dacă  [preotul]
pomeneşte vreun episcop eretic, chiar dacă [preotul] are vieţuire fericită, chiar
dacă e ortodox, trebuie să ne depărtăm de dumnezeiasca împărtăşanie; dar când
e vorba de masa de obşte – de vreme ce doar acolo [la liturghie], din frică, îl pome-
neşte [pe episcopul eretic]  – ar putea fi acceptat [acel preot] să binecuvânteze şi
să cânte cu noi, dar numai dacă nu a slujit, nici nu a avut conştient părtăşie nici
cu eretic, nici cu episcopul său, nici cu vreun altul [de acest fel]”. De asemenea,
într-o altă scrisoare, într-un context similar, Idem, Ναυκρατίῳ τέκνῳ (Ἐπιστολὴ
40η)  [Fiului  Naucratie  (Epistola  40)],  Fatouros,  vol.  1,  p.  117  ș.u.  (PG  99,
1053C.D): „Despre celelalte întrebări ale tale: la prima, despre preotul ortodox,
dar care pomeneşte din frica de prigoană, pe episcopul eretic, ţi s-a răspuns mai
înainte, dar [îţi răspund] iarăşi: dacă nu va liturghisi împreună cu un eretic şi nu
se va împărtăşi cu unii ca aceştia, trebuie primit unul ca acesta când e vorba de
mâncat împreună şi de psalmodiere şi de binecuvântarea bucatelor (şi aceasta
prin iconomie), dar nu la dumnezeiasca împărtăşanie]”.

[32]  Idem,  Ναυκρατίῳ τέκνῳ (Ἐπιστολὴ 40η)  [Fiului  Naucratie  (Epistola  40)],
Fatouros, vol. 1, p. 119 (PG 99, 1056D.1057A): „Preotului şi egumenului le-ai
răspuns bine: să fie opriţi de la liturghisire cei hirotoniţi acum de către arhiereul
aflat de curând în biserică, dar care zice în acelaşi timp că în chip rău s-a făcut
sinodul şi că „pierim”. Fiindcă pentru ce, mărturisind [dreapta credinţă], nu fuge
de  pierzanie,  despărţindu-se  de  erezie,  ca  să  rămână  episcop  înaintea  lui
Dumnezeu?  Iar  acum sunt  primite  [valabile]  hirotoniile  lui!  Dar  de  ce,  fiind
limpede erezia [lui] egumenul a mai adus la o hirotonie eretică pe fraţi? Aşadar,
dacă cel ce i-a hirotonit s-ar fi îndreptat, puteau deîndată să lucreze cele sfinte,
dar cât timp este în erezie, prin faptul că pomeneşte un eretic la liturghie, chiar
dacă ar spune că are cuget sănătos, cei pe care i-a hirotonit nu sunt cu adevărat
liturghisitori ai lui Dumnezeu]”.



[33]  Fericitul  Părinte   Arhimandrit  Spyridon  Bilalis  dovedește  cu  argumente
aproape irefutabile, că nu a existat o astfel de timpurie întărire sinodală a ereziei
și că Actele Sinodului de la Toledo au fost măsluite. Arhim. Spyridon P. Bilalis, Ἡ
αἵρεσις τοῦ Filioque, τομ. Α’ (ἱστορικὴ καὶ κριτικὴ θεώρησις τοῦ Filioque), ed.
Orthodoxos Typos, Atena, 1972, p. 62-68.

[34]  V.  remarcabila  ediție  a  Actelor  Sinodului,  apud Dositei  al  Ierusalimului,
Τόμος Χαρᾶς, ed. îngrijită de K. Siamakis, ed. B. Rigopoulos, Tesalonic 1985, pp. 
257-386. Condamnarea adaosului „Filioque” la pp.  376-382 (Actul VI), dar și în
Actul următor, Actul VII.

[35] Ἐπιστολὴ τοῦ μακαρίου Ἰωάννου Πάπα Ρώμης τοῦ η΄ πρὸς τὸν ἁγιώτατον
Φώτιον ἀρχιεπίσκοπον Κωνσταντινουπόλεως [Scrisoarea fericitului Papă Ioan al
VIII-lea către preasfințitul Fotie, arhiepiscopul Constantinopolului], în „Πρακτικὰ
τῶν  Ἁγίων  καὶ  Οἰκουμενικῶν  Συνόδων”,  ed.  Coliba  Sfântul  Proroc  Ioan
Botezătorul, Sfântul Schit Sfânta Ana, vol. III, Sfântul Munte, 1976, p. 478a.b: „…
Pe cei care cutează a face acestea îi așteaptă o grea osândă […], dar și pe cei care
s-au bazat pe propria lor părere (minte) pentru a face aceasta, îi judecăm ca pe
niște călcători ai cuvintelor dumnezeiești și falsificatori ai teologiei Stăpânului
Hristos […] și îi punem alături de Iuda, pentru că la fel a cutezat și el, dar și pe
aceia dintre credincioși, care sunt membri ai trupului Acestuia (al lui Hristos) și
care se sfâșie și se separă unii de ceilalți și astfel îi duc pe aceștia la moartea
veșnică și mai mult pe ei înșiși,  îi  sugrumă ca acel ucenic necinstit (sic) […]
potrivit este frăției tale a nu avea nici o pricină de supărare împotriva noastră,
nici ca mai departe să se rupă de trupul Bisericii, ci mai mult să se lupte împeună
cu noi cu iconomie și îngăduință și pe ceilalți, cei care s-au depărtat de la adevăr,
să îi readucă la acesta”.

[36] Ibidem, p. 478b: „… οἰόμεθα δὲ μηδὲ τὴν σὴν ἱερότητα ἀγνοεῖν, ὡς οὖσαν
νουνεχῆ  τε  καὶ  πλήρη  σοφίας,  ὅτι  τὸ  καὶ  τοὺς  λοιποὺς  ἡμῶν  ἐπισκόπους
καταπεῖσαι οὕτω φρονεῖν, εἰς δυσχέρειαν ἡμῖν οὐ μικρὰν ἐμπίπτει. Ὅτι πρᾶγμά τι
θειότερον οὕτω ταχέως μεταβαλεῖν, οὐδεὶς ἂν εὐκόλως δυνηθείη, εἰ καὶ βραχεῖ
χρόνῳ τὴν ἔναρξιν εἴληφε καὶ οὐκ ἔστι παγιωθὲν ἐκ πολλῶν ἐνιαυτῶν· καὶ διὰ
ταῦτα καλῶς ἔχειν ἔδοξεν ἡμῖν, ἵνα μὴ κατὰ βίαν ἀναγκασθῇ τις παρ΄ ἡμῖν ἐᾶσαι
τὴν  προσθήκην  ἣν  ἔφθασεν  ἐν  τῷ  συμβόλῳ  προσθεῖναι,  ἀλλὰ  μᾶλλον  μετὰ
ἐπιεικείας καὶ οἰκονομίας παρασκεύασον τούτους κατὰ βραχὺ παροινοῦντα [mai
degrabă: παραινῶν τοῦ] ἀποστῆναι τῆς βλασφημίας”.



[37] Sfântul Ghenadie Scholarios, Περὶ τῆς ἐκπορεύσεως τοῦ Ἁγίου Πνεύματος,
τμῆμα Α΄  [Despre purcederea Duhului  Sfânt,  partea I]  (Περὶ  τῶν αἰτίων τοῦ
σχίσματος κατ’ ἐπιδρομήν) [Despre cauzele schismei – pe scurt], §6, apud Oeuvres
Completes de Gennade Scholarios, tome II, ed. L. Petit – X. Siderides – M. Jugie,
Paris 1929, p. 16: „Mai mult au venit la romani de acolo, pentru că mulți apărau
Bisericile din Răsărit și astfel au fost în primejdia de a se dezbina și latinii, atunci
când au examinat cauzele schismei, care pe toți i-a întristat, în discuțiile pe care
obișnuiau să le facă aceia, cu pretexte i-au îndepărtat pe ai noștri și au crezut că
credeau cu mai multă înțelepciune în Duhul Sfânt, rămânând [credincioși] celor
din vechme”. Semnalarea acestei situații deosebite, apud Arhim. Sp. Bilalis, Ἡ
αἵρεσις τοῦ Filioque, τομ. A΄ (ἱστορικὴ καὶ κριτικὴ θεώρησις τοῦ Filioque), ed.
Orthodoxos Typos, Atena 1972, p. 82, nota 190.

[38] Sfântul Ghenadie Scholarios, Περὶ τῆς ἐκπορεύσεως, op. cit. p. 16: „După
cum se vede din scrisoarea lui către Fotie, pe care o condamnă cei care nu au
adevărul,  judecând  totul  după  înțelegerea  lor  vicleană,  după  ce  trebuie  să
recunoaștem această măsluire, de vreme ce aparent lucrurile mărturisesc la fel și
sunt în acord? […] Fiindcă cine nu știe că, înainte de adaos orice pricină îl avea ca
punct  de  referință  pe  președintele  (întâistătătorul)  Romei  și  revendicarea
mărturisirii comune și a credinței, precum și condamnarea și rezolvarea pricinilor
lor, ca pe frații și cei purtători de aceeași cinste, care se sfâșiau reciproc pentru
acestea, să îi mângâie cu nădejdea îndreptării și să îi convingă să se liniștească și
să  nu  fie  scandalizați  de  zvonurile  legate  de  modernisme,  fiindcă  vor  fi
dezrădăcinate în liniște și prin metode ecleziastice și părintești”.

[39] Ibidem, p. 17: „…καὶ μετὰ ταῦτα τοῖς ἐγνωσμένοις ἐναποθνῄσκων καὶ τὴν
ἀρχὴν ἐκείνην, ἣν ἐνεπιστεύθη, χωρίς τινος ζημίας καὶ ἄσπιλον παραδιδοὺς τῷ
Θεῷ, δῆλος γέγονε μηδὲ βαλόμενος ἐν νῷ ποτε τὴν ὑστέρων ἀποστασίαν”.

[40] În cadrul foarte interesantei sale analize, părintele Ioannis Romanidis scrie și
următoarele,  confirmând  atât  pozițiile  lui  Scholarios,  cât  și  autenticitatea  și
adevărul controversatei scrisori a Papei Ioan al VIII-lea către Sfântul Fotie cel
Mare:  John  S.  Romanides,  „Franks,  Romans,  Feudalism  and  Doctrine.  The
Filioque (part 3)”

http://www.romanity.org/htm/rom.03.en.franks_romans_feudalism_and_doctrine.0
3.htm „Without ever mentioning the Franks, the Eighth Ecumenical Synod of 879
condemned  those  who  either  added  or  subtracted  from  the  Nicene-

http://www.romanity.org/htm/rom.03.en.franks_romans_feudalism_and_doctrine.03.htm
http://www.romanity.org/htm/rom.03.en.franks_romans_feudalism_and_doctrine.03.htm


Constantinopolitan Creed, and also those who had not yet accepted the Seventh
Ecumenical Synod. It must first be emphasized that this is the first instance in
history wherein and Ecumenical Synod condemned heretics without naming them.
In this case, the heretics are clearly the Franks. It is also significant that Pope
John VIII’s Commonitorium to the Synod does not mention the need to condemn
those who either add or subtract from the Creed. There is, however, a letter of
John to Photios, which is usually published at the end of the acts of the Synod, in
which the Filioque is vigorously condemned, and is described as something added
not long ago, but never in the Church of Rome. The letter also requested that
admonition from the pope be used for its removal, since a harsher approach may
lead to its addition by force. It has been argued that the surviving version for the
letter is a product of the fourteenth century. However, the existing version fits in
perfectly with the conditions of Papal Romania under Frankish domination at the
time of John VIII, which could not have been known by either a Frank or an East
Roman in the fourteenth century.  The power of the Franks over the Papacy,
although not completely broken after the death of Charlemagne in 814, was in
any case weakened with the dissolution of his Empire, and, in turn, neutralized by
the reconquest of South Italian Romania from the Saracens by the Roman army
beginning in 876. However, Roman power had not been so strongly established
that the Papacy in 879 could afford an open doctrinal war with the Franks. Such
an open conflict would have led to the transformation of papal Romania into a
Frankish duchy, and of the Roman population into the condition of the Romans
conquered in other parts of Western Romania by the Franks and other Germanic
nations and, of course, also would have meant the addition of the Filioque to the
Creed by force, as pointed out by John. At the same time, the Roman popes, after
the death of Charlemagne, seem to have gained a real influence over the Frankish
kingdoms  which  recognized  the  magical  powers  of  the  popes  to  anoint  an
emperor in the West, thus making him equal to the emperor in the East. John VIII
seems to have been extraordinarily successful in this regard, and there is not
doubt that his request to Photios to be allowed to use persuasion for the removal
of the Filioque was based on a real possibility of success […] Of course, German
teachers could be very convincing on question of dogma, only by holding a knife
to the throat.  Otherwise, especially in the time of imposing the Filioque, the
theologians of the new Germanic theology were better than their noble peers,
only because they could read and write and had, perhaps, memorized Augustine”.

[41]  Protopresv.  Ioannis  Romanides,  Δογματική  καί  Συμβολική  Θεολογία  τῆς



Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας  [Teologia Dogmatică și  Simbolică a Bisericii
Ortodoxe Sobornicești], vol. I, ed. P. Pournaras, Tesalonic 1999, pp.  331 ș.u. V. și
„Ἡ ἑνότης  τῶν  Ἐκκλησιῶν  Ἀνατολῆς  καί  Δύσεως  εἰς  τούς  Βίους  τῶν  Ἁγίων
Κυρίλλου καί Μεθοδίου” [Unitatea Bisericilor din Răsărit și din Apus în viețile
Sfinților  Chiril  și  Metodie],  în  Θεολόγοι  τῆς  Θεσσαλονίκης  [Teologi  ai
Tesalonicului],  Πατερικά  4,  ed.  Vryennios,  Tesalonic  1997,  pp.   13-25.

[42]  Grigorie  al  VI-lea  al  Constantinopolului,  Πρός  τόν  Μολδαβίας  Βενιαμίν
(1837),  apud  K.  Delikanis,  Περιγραφικός  Κατάλογος  τῶν  ἐν  τοῖς  Κώδιξι  τοῦ
Πατριαρχικοῦ Ἀρχειοφυλακίου σῳζομένων ἐπισήμων ἐγγράφων [Catalog descriptiv
al actelor oficiale păstrate în Codicii Arhivei Patriarhale], vol. III, Constantinopol,
1905, p. 553: „Firește, am învățat că trebuie să aplicăm iconomia în funcție de
împrejurări, dar acolo unde nu este ilegal, nici nu ne este îngăduit nouă, cărora
Dumnezeu ne-a încredințat păstrarea cu strictețe a sfintelor legi, să le încălcăm
folosind ca pretext principiul iconomiei și să mutăm hotarele puse din vechime de
către Părinți”. (v. și Arhim. Ieron Kotsonis, Προβλήματα, op. cit, p. 35).

[43]  Sfântul  Teodor  Studitul,  Πρὸς  τὴν  σπαθαρέαν,  ἧς  τὸ  ὄνομα  Μαχαρᾶ

(Ἐπιστολὴ 553η) [Către soţia unui spătar al cărei nume e Mahara], ed. Fatouros,
vol. 2, p. 847 (PG 99, 1668D): „Căci a te împărtăşi de la un eretic sau de la unul în-
vinuit  pe  faţă  pentru  vieţuirea  sa,  ne  înstrăinează  de  Dumnezeu  şi  ne  face
familiari diavolului”. Sfântul Marcu Eugenicul, Πρὸς Ἀρσένιον  [Către Arsenie],
apud  Sfântul  Marcu  Eugenicul,  Opere  (Τὰ  Εὑρισκόμενα  Ἅπαντα),  vol.  1,  ed.
Cristian Chivu, Editura Pateres, Bucureşti 2009, p. 328: „La fel și în privința
persoanelor învinuite: dacă au fost învinuite pe față și au fost aduși martori ai
vinei lor, datori sunt toți – și clericii, și mirenii – să se despartă de ei. La fel e și
dacă păcătuiesc pe față]”.

[44] Sfântul Teodor Studitul, Θεοκτίστῳ μαγίστρῳ (Ἐπιστολὴ 24η) [Lui Teoctist,
magistrul (Epistola 24)], ed. Fatouros, vol. 1, p. 64 (PG 99, 984B): „Οἰκονομίας
γὰρ ὅρος, ὡς οἶσθα, μήτε τι τῶν κειμένων ἀθετεῖν καθόλου, μήτε ἐφ’ ᾧ οἷόν τε
μικρὸν  ὑφεῖναι  κατὰ  καιρὸν  καὶ  λόγον,  ὡς  ἐντεῦθεν  εὑρεῖν  τὸ  ζητούμενον
ἀτεχνῶς,  πρὸς  τὸ  σφοδρότερον  ὑπάγεσθαι  τῷ πράγμj  ατι  καὶ  ζημιοῦσθαι  τὰ
τελεώτερα”.

https://www.marturisireaortodoxa.ro/wp-content/uploads/2018/10/Instances-of-Oi
konomia-in-Struggle-for-Orthodoxy.pdf


